

.



لا تصادموا نواميس الكون فإنها غلابة،  
واستخدموها،  
وتحولوا تيارها،  
واستعينوا ببعضها على بعض،  
وترقبوا ساعة النصر وما هي منكم بعيد .

(رسالة المؤتمر الخامس)



تمهيد



بسم الله الرحمن الرحيم والصلوة والسلام على رسول الله ﷺ، أما بعد..

فلقد أشرنا في كتاب "النهضة.. من الصحوة إلى اليقظة"<sup>١</sup> إلى الأطوار التي تمر بها أي حضارة، ووصفنا هذه المرحلة التي نعيشها - والتي شارفت على الغروب - بأنها مرحلة الصحوة، تلك المرحلة التي أنبتت نباتاً حسناً بإذن ربها، وأثبتت أن الأمة ما زالت بها خير كثير، غير أنها تفتقد إلى دور العقل

المرشد والموجه، وإلى الرؤية والاستراتيجية الواضحة.

كما أشرنا إلى أنه قد آن الأوان لتشرق شمس مرحلة اليقظة، التي تسير بتلك الجحافل والجموع المباركة إلى طريق النهضة، من خلال جهود منظمة، ورؤية استراتيجية واضحة، وسياسات قائمة على التعاون والعدل.

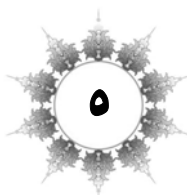
وحتى نستطيع دخول هذه المرحلة المرتقبة التي نبشر بها، يجب أن نتعرف على سنن الله في كونه، وعلى القواعد التي تحكم عملية النهوض في أي مجتمع من المجتمعات. لأن أكثر ما يميز مرحلة اليقظة أنها لا تخذل من الارتجال سياسة ومنطلقاً لها؛ بل هي في انطلاقها تعتمد على أدق قواعد البحث العلمي، وأقصى درجات الإعداد.

والتعرف على قوانين النهضة أمر مهم جداً لكل من يهفو قلبه إلى التغيير، وإلا ضاع فريسة الارتجال. ولقد وجها المولى عز وجل إلى أن للكون قوانين ثابتة، فقال تعالى: {فَلَنْ تَجِدْ لِسَنَةَ اللَّهِ تَبْدِيلًا} <sup>الارتجال</sup>. ولقد وجها المولى عز وجل إلى أن للكون قوانين ثابتة، فقال تعالى: {فَلَنْ تَجِدْ لِسَنَةَ اللَّهِ تَحْوِيلًا} <sup>2</sup>، وقال: {لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ} <sup>3</sup>. ففي الكون والنفس والسنن الاجتماعية ولن تجد لسنة الله تحويلاً

1

2

3



الكثير من القوانين الثابتة. من أعرض عنها فقد ألغى عقله وأضر بنفسه.

ولو نظرنا إلى موضوع بحثنا، وهو قيام الأمم وسقوطها، وموضوع النهضة، سنجد العالمة الشيخ محمد رشيد رضا يقول في تفسير المنار في قول الله تعالى: {فسروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين} <sup>١</sup> .. فيجب على الأمة في مجموعها أن يكون فيها قوم يبيّنون سنن الله في خلقه، كما فعلوا في غيرها من العلوم والفنون التي أرشد إليها القرآن بالإجمال، وبينها العلماء بالتفصيل، عملاً بإرشاده، كالتوحيد والأصول والفقه. والعلم بسنن الله تعالى من أهم العلوم وأنفعها. والقرآن يحيل إليه في مواضع كثيرة. وقد دلنا على مؤخنه على أحوال الأمم، إذ أمرنا أن نسير في الأرض لأجل اجتلائها ومعرفة حقيقتها <sup>٢</sup> ويقول الشيخ محمد عبد: "ولا يُحتاج علينا بعدم تدوين الصحابة لها، فإن الصحابة لم يدونوا غير هذا العلم من العلوم الشرعية التي وضعت الأصول والقواعد، وفرع منها الفروع والمسائل.. ولما اختلفت حال العصور اختلافاً احتاجت معه الأمة إلى تدوين علم الأحكام وعلم العقائد وغيرهما، كانت محتاجة إلى تدوين هذا العلم. ولذلك أن تسميه علم السنن الإلهية، أو علم السياسة الدينية، سمه بما شئت فلا حرج، فالحياة لم تخلق عبثاً، إنما خضعت لسنن وقوانين، وأمر البشر في اجتماعهم وما يعرب فيها من الصراع والتدافع الحضاري وما يتبع ذلك من الحرب والنزال والملك والسيادة والتداول الحضاري يجري على طريقة قوية، وقواعد ثابتة، ومن سار على سنن الله ظفر بالفوز وإن كان ملحداً أو وثنياً، ومن تنكبها خسر وإن كان صديقاً أونبياً. وعلى هذا يخرج انهزام المسلمين في



أحد، وفي بداية معركة حنين، ويتخرج انهزامهم على الأصعدة المتعددة<sup>١</sup>.

هذا المعنى الذي يشير إليه محمد رشيد رضا في تفسير المنار يشغب على كثير من العاملين في المشروع الإسلامي. إذ أنهم يعتقدون أن العلم هو قراءة الفقه وأصوله ومدارسة التفسير، ثم الإعراض عن كل العلوم الأخرى وعن النظر في الكون، وعن التدبر في التاريخ والتجارب الإنسانية، وكل ذلك بحجة قوله "حسبنا كتاب الله وسنة رسوله"<sup>٢</sup> وما دروا أن كتاب الله وسنة رسوله ﷺ إنما أمرانا بالنظر.

وانظر إلى قوله: {قد خلت من قبلكم سنن فسيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين} <sup>٣</sup>.

ولقد أشار جودت سعيد في كتابه "حتى يغيروا ما بأنفسهم" إلى هذا الصنف من الناس.

فيقول: "... والمصدر الأساسي للعطلة العقلية هي العقيدة العبيثة في الكون. اعتقاد العبث واللعبة في الوجود. يقول تعالى: {وما خلقنا السماء والأرض وما بينهما لاعبين}<sup>٤</sup> ، ويقول: {أفحسبت أمّا خلقناكم عبثاً} <sup>٥</sup>. إن العقيدة العبيثة في الكون هي عدم رؤية النظام، وعدم رؤية السنن وعلاقة الطاقة المفكرة الإنسانية بسفن الكون. هذا هو ظن العبيثة في الوجود. هذه الآفة ولدت بعد ذلك أجنتها التي نمت وترعرعت وصار لها أحفاد وذرية. إذ ما دام الأمر يسير على غير سنن تتبعها فلا جدوى من إعمال الفكر لكشف حل أو تغيير الواقع. القرآن الكريم يطلب منا علمًا خارج القرآن، وذلك بالسير والنظر في الأرض إلى آيات الله المودعة في الآفاق والأنسنة. فآيات الآفاق والأنسنة في القرآن، ولكن

1

2

3

4

5

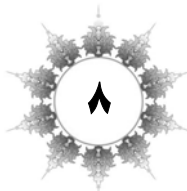


مكان طلبها ليس في القرآن إنما في الكون. ومن فقد ملكرة العلم لا يعود يستفيد من ملكرة الكتاب وإن كانت واضحة بينة. ولكن نحن لم نعد نتعامل مع آيات الكتاب المسطور - أي القرآن - ولا مع آيات الأفق التي هي الكتاب المنشور إنما نتعامل مع إنتاج المرعوبين الذين تدور أعينهم خوفاً من التبصر. وبدون التبصر تفقد الحياة التي أرادها الله للبشر قيمتها {قل هذه سبيلي ادعوا إلى الله علي بصيرة أنا ومن اتبعني}<sup>1</sup> انتهى كلام جودت سعيد.

ما سبق يتبيّن لنا أهمية التعرّف على قوانين النهضة، وأنها ليست من نافلة القول، أو من الترف الفكري.

إن الحاجة قد باتت ملحة لتأمل التجربة التاريخية البشرية لنستقي منها العبرة. ومن خلال هذه الدراسة التاريخية تم استخلاص هذه القوانين المركزية، والغرض منها تنظيم الخارطة الذهنية لقادة النهضة والعاملين فيها.

وقد تم اختيار هذه القوانين لأن الأمة اليوم في أمس الحاجة إليها. فهناك قصور ملحوظ في مفهوم الأفكار المركزية ودورها، وطبيعة الفكرة المركزية ودورها. وهناك قصور في معرفة دور المخور النفسي. وهناك تشوّه في فهم الدور الوظيفي لشراائح إنجاح الفكر. وهناك أفكار معيبة في التربية. وهناك غياب لمفهوم المؤشرات الحساسة. وهناك صورة ونظرة ضيقة لفاهيم التدافع والتداول والفرصة التاريخية. ثم هناك ارتباك لأوضاع مرحلة ما بعد التمكين واحتياجاتها. وهذه القوانين تشكل بعض ملامح الإجابة على هذه الاختلالات.



إن القائد العامل في مجال النهضة والتمكين لا غنى له عن فهم هذه القوانين واستيعابها، فهي ليست كتابة إنشائية بل هي أدوات عمل وتحرك نهضوي. كما أن الفرد العامل المفكر الجريء المنتج حريٌّ به قراءتها وتدبرها حتى يُقْوِم ما يطرح عليه من مقولات وما يتطلب منه من مسارات عمل فيتنقي لنفسه ويقدر دوره.

والتعامل مع هذه القوانين يتم على مستويين:

فعلى مستوى الفرد يتم تصحيح خارطته المفاهيمية والتصورية، فيحسن التلقي والعمل.

وعلى مستوى القادة والحركات النهضوية يُعلم متطلبات إنجاز مثل هذا العمل وشروط تحققه، فلا تدور عجلة العمل بالسير في المكان وإجهاد الجسد من غير تقدم للأمام.

لقد راعينا في هذه القوانين التبسيط لضمان وصولها لأكثر الشرائح وأوسع قاعدة من المستفيدين. وتسعة من هذه القوانين تتحدث عن مرحلة ما قبل الدولة، بينما يتحدث القانون العاشر عن مستلزمات النجاح في حالة ما بعد الدولة والتمكين، وذلك حتى تتکامل الصورة في ذهن العاملين عن مستلزمات النجاح.

ونحب أن نوضح أننا لن نتناول القوانين كلها بالذكر؛ بل سنتناول بعضها، ونتعلم كيف يتم التعامل معها. وعلى قائد النهضة أن يُعمل عقله وفكه لاستخلاص القوانين الأخرى من الكون ومن التجارب التاريخية. وذلك فضل الله يؤتى به من يشاء.

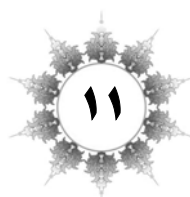
إنها فرصة لتفعيل عبادة التفكير. سواءً كانت تفكراً في القرآن وتجارب السابقين، أو في التجارب التاريخية، أو في الكون المنظور والواقع القريب. وكذلك فرصة لتفعيل عبادة الصلاة، وتلاوة



القرآن من خلال التدبر فيهما لاستخلاص القوانين التي جاءت في معرض ذكر تعامل الله مع الأمم السابقة، أو في بعض الآيات التي أجملت بعض القوانين إجمالاً.

## القانون الأول

### الفكرة المركزية



## منطق القانون

"لكل نهضة فكرة مركبة وفكرة محفزة"

## مفردات القانون

**الفكرة المركبة:** هي عبارة عن مجموعة المبادئ العامة التي تعتمد其 أي دعوة أو حركة أو تجمع. أو المبدأ

الذي تعنقه الدولة، وتنظم حياتها تبعاً لتعاليمه.

وإذا تبنت حركة ما أو دولة ما فكرة مركبة بعينها، يصبح دور الفكرة هو صياغة كل مظاهر

الحياة وفقها، وتصبح هي محور حركة الدولة.

**الأفكار المحفزة** هي التي تناطح فينا البواعث الداخلية النفسية الدفينة، كالعزّة الدينية، والانتصار لمبادئ

الإله، أو العزّة القومية التي تناطح الجد والسؤدد، وكلّتالية التي تريد حثّ الفقراء لمدافعة الظلم

وتحقيق المساواة. وبذلك تصبح الفكرة المحفزة هي المحور الذي يتم استقطاب الناس من خلاله. وهي

كذلك بالضرورة تعالج مشكلة محسوسة بشكل مباشر للمخاطبين بالفعل.

## أهمية القانون

هو أول قانون يجب دراسته دراسة جيدة حيث أن تحديد مفرداته يعني:

١ - تحديد ضوابط ومنطلقات العمل النهضوي.

٢ - تحديد شكل النهضة المنشودة.

٣ - تحديد خطاب وفكرة الحشد الجماهيري.

ونحسب أن كثيراً من العاملين في مجال النهضة اليوم لا يوجد لديهم تصور واضح للفكرة المركزية وأثرها على التدافع القائم، ولم يضعوا أيديهم على الفكرة المحفزة التي تلمس أوتار قلوب وعقول المخاطبين، وتدفعهم للمشاركة وبنل الجهد، فظللت الحركات والأحزاب والحكومات عاجزة عن تفعيل طاقة الجماهير في المشاركة الفاعلة في التغيير والتنمية.

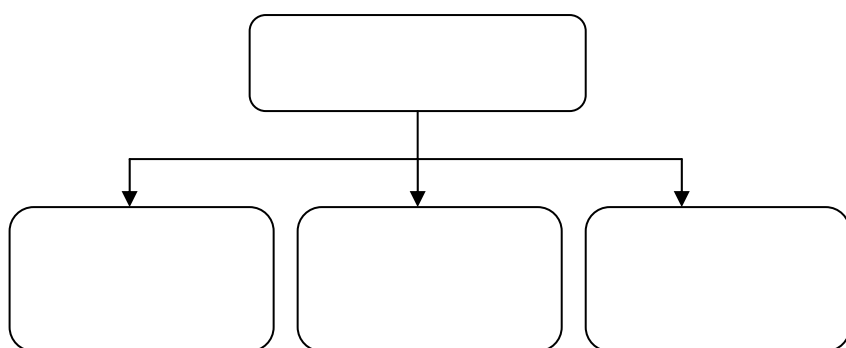
## الفكرة المركزية

ما المقصود بالفكرة المركزية في النهضة؟

إذا نظرنا إلى الحراك الضخم الذي أحدثه الإسلام في الجزيرة العربية - ابتداءً، ثم في بقية أنحاء العالم؛ لوجدنا أن قلب هذا الحراك ومحركه الأساسي هو الإسلام. وإذا نظرنا إلى الاتحاد السوفيتي والكتلة الشرقية والدول التي دارت في فلكها، لوجدنا أن محركاً كبيراً مثل قلب تلك الحركة، هذا المحرك هو الفكرة الشيوعية. ثم إذا نظرنا إلى حركة المنظومة الغربية سنجد في قلبها الفكرة الليبرالية.

## مواصفات الفكرة المركزية

- ١- تتجسد في أيديولوجيا قادرة على صبغ كل مجالات الدولة بها.
- ٢- قادرة على التعامل مع التغيرات المستمرة.
- ٣- مركبة بحيث لا يفهمها بدقائقها عامة الناس بسهولة. فلا يلم بها إلّاماً جيداً إلا المثقفين وقادة الرأي.



فالفكرة المركزية هي في جوهرها مجموعة من المسلمات والعقائد التي يبني عليها نظام القيم،

ويصطبغ بها نظام المجتمع الأساسي ونظمه.



## مكونات الفكرة المركزية

ت تكون الفكرة المركزية من جزأين:

١. جزء صلب وهو الذي يعطي الوصف للفكرة.

٢. جزء مرن وهو الذي يستجيب لاحتياجات كل مجتمع وخصوصياته.

١. جزاً صلباً:

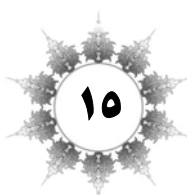
ويتمثل - في الفكرة المركزية الإسلامية - في العقيدة بأركانها الستة على وجه الإجمال. وفي العبادة بالصلوة والزكاة والصيام والحج. وفي العموم كل مستلزمات الشهادتين من فرائض وغيرها. ويدخل في هذا الجزء المعلوم من الدين بالضرورة. وعليه يتربّ الولاء والبراء وهو الذي يشكل المرجعية الأساسية.

٢. جزاً مرن:

تركه الشارع، وهو على نوعين:

▪ ما يتراوح فيه الحكم بين خيارات محدودة؛ وهي معظم قضايا الفقه التي جاءت بها النصوص، مثل الخلاف حول "وليضر بن بحمرهن على جيوبهن" هل يدخل الوجه في إطار هذها الأمر كما قال المفتون بالنقاب أم لا يدخل كما قال المخالفون لهم؟ وبالتالي فمساحة الخلاف محدودة بهذين الرأيين.

▪ الواقع التي لا نص فيها؛ وهي ما يطلق عليها منطقة العفو التشريعي، حيث يدور الحكم مع تحقيق المصلحة، كما هو مقرر في كتب الأصول، ولكنه مؤطر بمقاصد الشريعة وكلياتها، مثل قضية آليات الحكم وأشكاله، وغير ذلك.



## نماذج للأفكار المركزية:

ولنأخذ أمثلة على الأفكار المركزية التي طرحت:

### أولاً: الفكرة الليبرالية

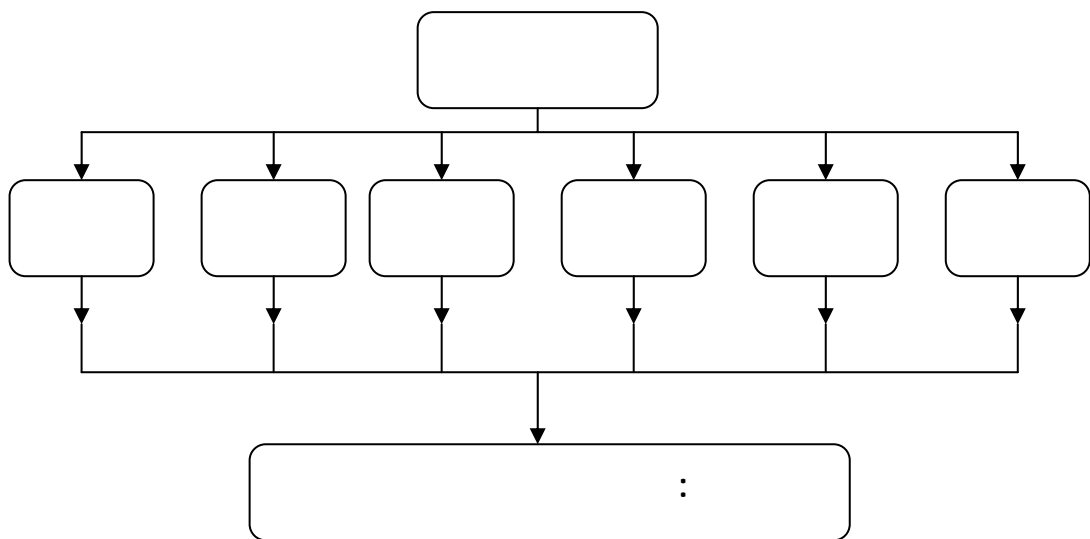
يقوم جوهر الفكرة الليبرالية على الفردية. بمعنى أنها تنطلق من فكرة مفادها أن هناك عدم توازن بين سلطات الدولة وحقوق الأفراد، وأن الدولة تسعى – وباستمرار – للتغول واستقطاع حقوق الأفراد، وتنتقص من حرياتهم. وبالتالي فالبدأ الفردي يقوم على إعطاء أقصى قدر من الحريات للفرد، وحمايته من تغول الدولة على حقوقه. وطغيان وتقديم مصلحة الفرد على المجتمع، والليبرالية قوامها دنيوي. أي لا تهتم بالبعد الغيبي. فليست هناك حقوق غيبية مقدسة يمكن الرجوع إليها، بل هناك أعمال المفكرين وما يتفق الناس على كونه صالحاً ليتعايشوا به.

وقد انعكس هذا الفهم على عدد من الأمور. فمبدأ الليبرالية الثاني وهو الحرية قاد إلى الاهتمام الشديد بتقويض سلطات الدولة، وإطلاق الحريات للناس بشكل كبير. فطرحت الليبرالية تخلص المرأة من سيطرة الزوج والأسرة، وتخلص الأبناء في سن مبكرة من سيطرة الآباء، وتخلص الناس من أن يلقنوا الديانات في المدارس، أو ما شابه ذلك.

ومن مبادئ الليبرالية الكبرى المساواة والتعايش من خلال إعلاء مبدأ العلمانية، فهي ترى أن الناس يمكن أن يتعايشوا رغم الاختلافات ورغم تباين وجهات النظر. وأن هذا التعايش يمكن أن تحل فيه الخلافات بالحوار، وأن المبدأ الأساسي في هذه المجتمعات هو التراضي عبر التصويت، وأن الدستور هو الضامن لما هو متفق عليه، وأنه يجب أن يكون هناك فصل بين السلطات، بين السلطة التنفيذية

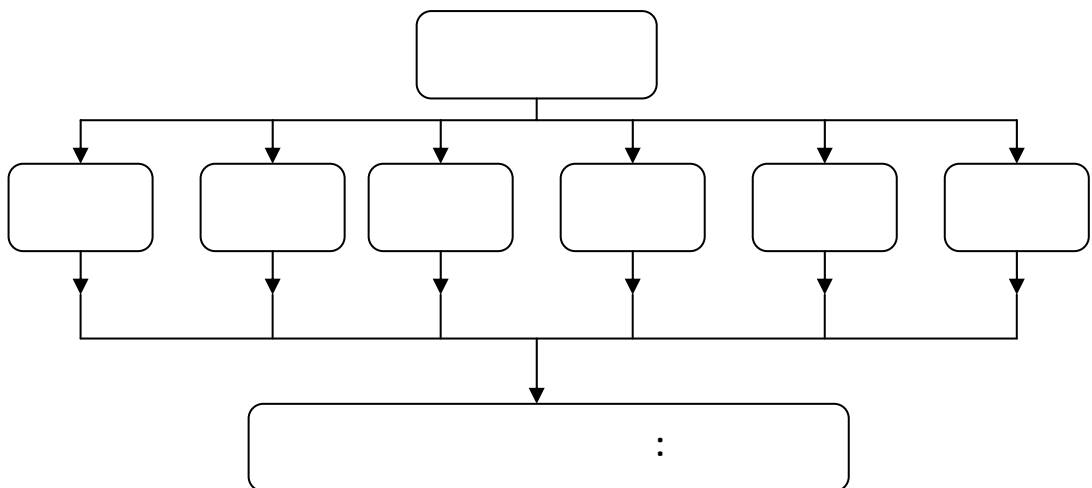


والسلطة التشريعية والسلطة القضائية.



## ثانياً: الفكرة الشيوعية

إذا نظرنا إلى الشيوعية، سنجد أن قلب الفكرة الشيوعية يقوم على تقليل دور الفرد لصالح الجموع. فبحجة حماية مصالح العَمَل، والمصلحة العامة، والقضاء على الطبقة الرأسمالية، وعلى الإقطاع، وعلى استغلال الإنسان؛ تقوم الدولة بالسيطرة على جميع مناحي الحياة وتقيد الحريات، ورسم الموارد المقتنة، وتعريف المساواة بطريقة تجعل الإنسان ترس في الآلة الشيوعية. ولا تقبل الدولة في هذا النظام التعايش إلا بالموافقة على مبادئها والعيش بها. وترى أن التراضي يجب أن يكون بين الطبقة العاملة. وبالتالي يجب قمع بقية الطبقات. والدستور هو دستور الشعب. فالشيوعية تؤمن بالحرية وال الحوار والمساواة والتعايش والتراضي والدستور، ولكن بتفسير يصب في مجمله على القضية الرئيسية، ألا وهي تقليل حقوق الفرد لصالح الجموع.



### **ثالثاً: الفكرة الإسلامية:**

إن جوهر الإسلام هو العدل أو بحسب التعبير القرآني "لِيَقُومُ النَّاسُ بِالْقُسْطِ"، فيأتي الإسلام ليوازن بين حقوق الفرد وحقوق المجتمع، وينظم هذه العلاقة من خلال نصوصٍ، سواءً أكانت قطعية الثبوت أو قطعية الدلالة، أو ما هو دون ذلك، أو ما هو في منطقة المباحث.

وهكذا سنجد أمامنا ثلاثة أفكار مركزية كبرى. تطرح كل منها كلمات مثل الحرية والمساواة والتعايش والتراضي والحوار والدستور وغيرها. لكن ما الذي يفرق بين هذه الأفكار؟

الحقيقة أن هذه الكلمات كالحرية والعدل والمساواة عندما تُجرد بمثل هذا الشكل تسمى مفاهيم. وهذه المفاهيم في حد ذاتها ليست موضع خلافٍ. ولكنها تحدد من خلال الفكرة المركزية وتصطبغ بها، ومن هنا يأتي الخلاف.

ولفهم هذا الموضوع نضرب مثلاً بالحرية. وابتداءً نطرح هذه التساؤلات:

■ متى تمنح الحرية؟؟؟

■ كيف تمنح؟؟؟

■ ما هي السعة التي يتحرك فيها الإنسان؟؟؟

■ من يحدد هذا السقف؟؟؟

سنجد أن هذا السقف في الإسلام يحدده الله سبحانه وتعالى، بينما يحدده الإنسان في كل من الشيوعية والليبرالية.

إن الإطار المرجعي أو الفكرة المركزية لكل مجتمع أو لكل أمة من الأمم هو الذي يصبح هذه المفاهيم بصبغته، ويكون التصورات لدى هذه الأمم عن تلك المفاهيم. والإطار المرجعي لدى الغرب يتمثل في فكرة الليبرالية، ولدى المجتمعات الشيوعية يتمثل في الماركسية، ويتمثل في الإسلام لدى المجتمعات المسلمة، وهكذا.. وهذا الإطار المرجعي هو من صنع الإنسان في الشيوعية والليبرالية، أما لدى المجتمعات المسلمة فإنه من الوحي.

فإذا قال قائل: إن هناك مفاهيم كثيرة في التراث الإسلامي تشغب على نصاعة الإسلام، وعلى صورته الوردية التي يرسمها دعاة الإسلام!!

نقول له أنه لا يلغى الفكرة الإسلامية بعض الأفكار أو المفاهيم التي دخلت على الفكرة الرئيسية عبر القرون المطوالة، بل يجب إزالة هذه الحشائش الضارة من هذا التراث الضخم، وأن يؤخذ منه ما هو متفق مع نصوص الإسلام الصحيحة السليمة، وما هو متفق مع أسمى وأنبيل ما في

البشرية من أخلاق وقيم.

### الإسلام فكرة مركبة من باب الدين والمصلحة

نحب أن نوضح لكل تيارات الأمة أن اختيارنا للفكرة المركزية في مجتمعاتنا الإسلامية ليس فقط من باب الدين - وإن كان هذا هو غاية المنى وأسمى اختيار - إنما هو أيضاً من باب المصلحة. فعلماء الإدارة حين يتحدثون عن التنمية والتغيير في المنظمات والمؤسسات والدول ينصحون بأن يكون متفقاً مع المنظومة القيمية الأساسية داخل هذه المنظمة. وأنه في حالة اختيار منظومة قيمية نقية للمنظومة السائدة في هذه البيئة فإن حركة المقاومة ستكون أشد وأعنف. وبالتالي فإن اختيار الإسلام كفكرة مركبة في مجتمعاتنا الإسلامية يسهل عملية التنمية والتغيير. كما أن الإسلام كعاطفة قوية في مجتمعاتنا كفيل بتحريك الشعوب وتحفيزهم للعمل والنهوض من أجل تحصيل الجزاء الآخرولي. ولقد فطن الخططون لقيام دولة إسرائيل إلى هذا الأمر. فرغم أنهم كانوا علمانيين إلا أنهم اختاروا فكرة مركبة دينية تقول بضرورة اجتماع اليهود على أرض الميعاد (أرض فلسطين). وعززوا الخطاب الديني لحشد اليهود من كل أقطار العالم، وسموا دولتهم "إسرائيل" وهو نبي الله يعقوب، فكان اسم الدولة اسم دينياً، وبذلك فقد اختاروا الخطاب الديني من باب المصلحة. إن الشيء الذي يجب ألا يكون محل خلاف هو أنه كلما كانت الفكرة المركزية لعملية التغيير متفقةً مع المنظومة القيمية في المجتمع المراد تغييره، كلما كانت عملية التغيير أسرع وأنجح.

إذا تبين لنا ذلك ورأينا أن المجتمعات الإسلامية تعمل جاهدةً على الخروج من حالة الرقود والسكون إلى حالة الحركة والتغيير، عرفنا أنها تحتاج إلى اختيار فكرتها المركزية. وهي قد اختارت بالفعل في مجموعها فكرتها المركزية، ولكن قوى الردة والمقاومة ما زالت تقاوم الفكرة المركزية الإسلامية؛ بل وتدفعها وتتجاهلها، وتضر بها وتؤخرها، لكنها قادمة بإذن الله سبحانه وتعالى.

إن سرعة اختيارنا للإسلام كفكرة مركزية يوفر علينا آلام التجارب الفاشلة التي قد نغر بها ونحن نحاول استنبات أفكار أخرى في مجتمعاتنا. ونحن قد عانينا بالفعل من هذه التجارب الفاشلة منذ ميلاد حركة النهضة في المجتمعات الإسلامية. ولا زالت تمارس - حتى اليوم - تجربة تلو تجربة، وأفكار تلو أفكار، وكلها تصطدم بالمنظومة القيمية المترسخة في مجتمعاتنا الإسلامية. وتكون النتيجة - بعد عقود من الزمن - خسائر وهزائم ونكبات وتراءات.

ما سبق يتبين لنا أن كل عملية استنهاض في جوهرها تتبنى ما يمكن أن نطلق عليه فكرتها المركزية. ولكن هذه الفكرة المركزية لا تقوم بتحريك الناس مباشرة، فهي تحتاج إلى عامل آخر مكمل، يمكن أن نطلق عليه الفكرة المحفزة.

### الفكرة المحفزة

وجوهرها وجود قضية محورية تمس حياة الناس مباشرة. وهي تؤسس خطابها على البواعث الداخلية النفسية الدفينة، كالعزّة الدينية، والانتصار لمبادئ الإله، أو العزّة القومية التي تخاطب الجد والسؤدد، وكذلكالية التي تزيد حتى الفقراء لدافعة الظلم وتحقيق المساواة، ولكنها تتبنى قضية ملموسة بالنسبة للجمهور المخاطب. وتصبح الفكرة المحفزة هي المحور الذي يتم التركيز عليه لاستقطاب الناس



من خلال مخاطبة المعاني الدفينة، وطرح القضية المحسوسة الملمسة التي تقع في المجال الذي يرى فيه الفرد العادي دوره واضحًا وحاجته إليه ماسة. فيلتف الناس حول هذه الفكرة وينصرونها وينذلون في سبيلها الغالي والنفيس.

إن الفكرة المركزية وحدها ليست كافية لتحريك الجماهير؛ بل لابد أن يصبحها فكرة محفزة من صلب الفكرة المركزية وتبني على تراثها. فموسى حرك قومه للخلاص من الاضطهاد بحلم الوصول إلى أرض العسل واللبن، أرض فلسطين. والرسول ﷺ يحرك العالمين للخروج من جور الأديان إلى عدل الإسلام في واقع كان الظلم فيه سائداً. والمصلحون والثوار حرکوا شعوبهم من خلال تبني قضايا مستقرة في احتياجات المجتمع وصاغوا منها خطاباً حاشداً للطاقات واضحًا غير معقد. فهذا مارتن لوثر كينج يقود حركة السود في أمريكا بطرح مطالب يستشعرها السود وتتفق مع قيم المجتمع الأساسية، وهي قضية المساواة. وقل ذلك على نيلسون مانديلا وعن حركات التحرير وحركات التنمية المركزية في الصين، حيث الشعور القومي يطالب بchein موحدة مكتفية حرة، لها مكانتها بين الدول، وفلاحين فقراء يستشعرون الظلم الاجتماعي.

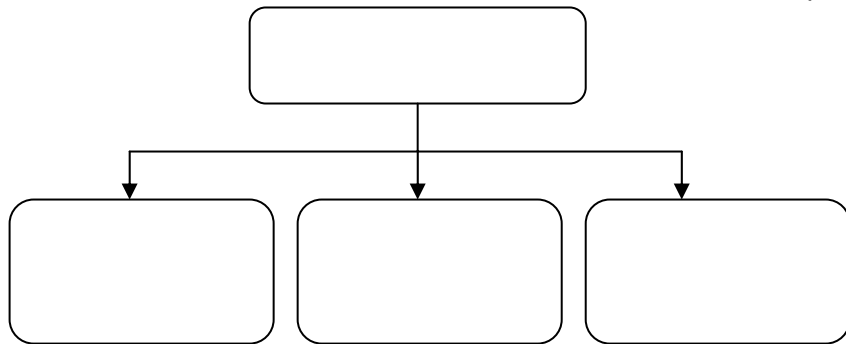
### مواصفات الفكر المحفزة

- ١ - فكرة مستقرة من الفكر المركزية ومنطلقاتها.
- ٢ - فكرة غير مركبة وبسيطة جداً تستوعبها عموم الجماهير. مثل الفكرة المحفزة لخطاب الرسول ﷺ الذي عبر عنه ربيعي بن عامر "جئنا لنخرج العباد من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام ومن ضيق الدنيا إلى سعة الدنيا والآخرة"، أو محمد بن علي مؤسس الدولة



العباسية "الحكم للرضا من آل البيت"، أو للشيوعية حين رفعت شعارات "نريد خبراً"، "اتحدوا يا عمال الأرض"، أو لليهود "فلسطين أرض المعاد". إن لمس حاجة المستهدفين بالخطاب هو أحد أهم مفردات النجاح.

٣- فكرة تتعلق بصورة مباشرة بقضايا الناس وهمومهم. ولذلك كان المستجيبون لدعوات الأنبياء والرسل والمصلحين في بداية دعواتهم هم ضعاف القوم الذين يجدون في الفكرة خرجاً لهم، فيتحملون ويبذلون من أجلها.



### ماذا لو غابت الفكرة المحفزة؟!

إن من أهم الأشياء التي يجب أن يتتبه إليها القائد أن تظل الفكرة المحفزة مستعرة في نفوس أنصاره، وأن يذكرهم بها ويؤكد عليها. أما إذا غابت الفكرة المحفزة عن أعين الأنصار، فإنهم يتفلتون وينفضون ويسمونون. فالفكرة المركزية ليست في حد ذاتها كفيلة بالحفظ على حماس الجموع المختلدة. إن من أخطر الأخطاء التي قد يقع فيها قادة مشروع النهضة هي اعتمادهم على الفكرة المركزية في حشد الجماهير دون اختيار الفكرة المحفزة التي تلتقي مع تطلعات هؤلاء الجماهير وتتضمن استمرارية الحشد وتعطي للعقل اليومي معناه.

## ما هي الفكرة المحفزة التي تتتوفر لدينا اليوم ويمكن أن تفجر بها طاقات الأمة؟

لا توجد اليوم أمة إلا وتخلق لها تحدياً يحفزها على النمو والتطور. وانظر إلى المنظومة الغربية عندما كانت تصطدم مع المنظومة الشيوعية، وكانت تجعل هذا حافزاً على التطوير والتصنيع والتنافس. وهكذا كان الخطر الشيوعي يُضخم في بلاد الغرب، لكي يتم استغلال أكبر قدر من الطاقات في هذه المجتمعات لعملية التحدي والارتقاء، مع أن كثيرين من المنظرين كانوا يعلمون أن هذه الكتلة كانت تتهاوى وتتراجع، وأن ملكاتها وقدراتها ليست على تلك الكفأة من الإبداع. ولكن استمرت عملية التحدي إلى أن سقط الاتحاد السوفيتي، وسقطت معه المنظومة الشيوعية. فبدأ البحث عن تحدي آخر يمكن أن يشكل حافزاً لهم، فتكلموا عن الخطر الأخضر (الإسلامي)، ونحوها هذه الفكرة وطوروها وبنوا لها المعاهد ودارت عجلة البحوث.

## هل نحتاج إلى خلق تحديات؟

إن عملية استنهاض طاقات أمة من الأمم تصبح في بعض الأحيان مسألة فنية تقنية، يعكف عليها العلماء والمفكرون، حتى يوجدوا تحدياً مناسباً لجتمع من المجتمعات. ونحن في واقعنا لا نحتاج خلق التحديات. فالتحديات قائمة في مجتمعاتنا وفي مواجهتنا. وما زالت ثلاثة<sup>1</sup> التحرير والنهضة والوحدة من أكبر المحفزات التي يمكن الاستفادة منها لإعادة بناء هذه المجتمعات، وتفجير طاقاتها. ولكن تكييفها وطرحها في الخطاب يحتاج إلى معرفة ارتباطاتها بالقضية القطرية المحلية، حيث أن نقطة الانطلاق

العملية لا تتم بخطاب لا يلمس الاحتياجات المحلية لكل قطر. وعلى الحركات والأحزاب والدول أن

تختار خطابها الداخلي المفجر والحاشد للطاقات، لتوظيفه في عملية النهوض والبناء.



## مستلزمات القانون:

### ١- المعرفة:

فمعرفة القانون هي أول ما يجب على قادة وطلاب النهضة وتشمل:

- معرفة منطوق القانون.

▪ معرفة الفكرة المركزية وهي الإسلام كنظام شامل والإسلام به كفكرة مركزية تصبح كل شؤون الحياة.

### ٢- الاستخدام:

فالقانون إن قمت بالمعرفة به وجب استخدامه في التغيير استخداماً محنكاً، وذلك من خلال:

- تحديد الفكرة المركزية تحديداً دقيقاً وشرحها لقادة النهضة وطلابها والمتقين في الأمة.<sup>١</sup>

▪ تحديد الفكرة المحفزة الواضحة لجموع الأمة لحشدهم من أجل عملية التغيير ونهضة مجتمعاتهم.

▪ الاستفادة من التحديات الثلاثة التي تواجهها الأمة - الاستعمار والتخلف والفرقة - في انتقاء

الفكرة المحفزة.

### ٣- عدم المصادمة:

وتقى مصادمة القانون والحصول على نتائج عكسية في حالة:

▪ اختيار فكرة مركزية من خارج ثقافة المجتمع (محاولة اسپيتس الليبرالية والشيوعية في بلاد الإسلام).

▪ اختيار فكرة محفزة لا تتعلق باحتياجات الجماهير وتطلعاتهم المحسوسة (برنامج سياسي لا يلامس

الواقع).

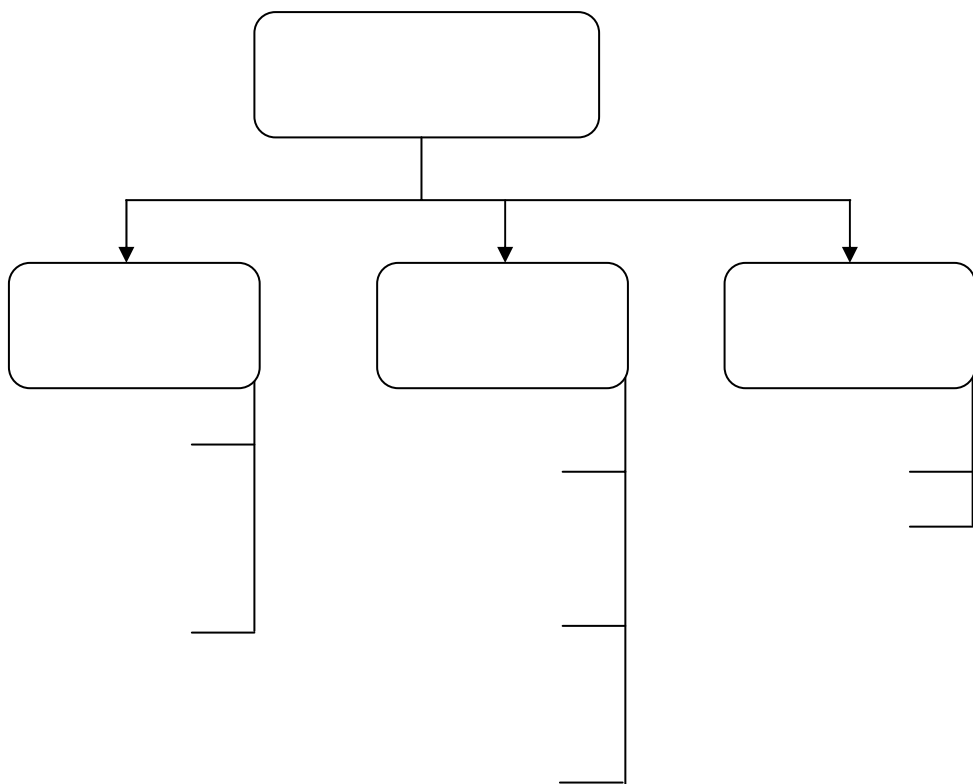


إن أمتنا تتتوفر لديها فكرة مركزية كبيرة لو أحسن التعامل معها. وفكرة محفزة قائمة يمكن البناء عليها في إطلاق طاقات مجتمعاتنا للنهوض بها، واستخراج أكبر ما عند الإنسان من مخزون مهاري وعلقي وعلمي، ومن جهد عبر استخدام هذا القانون استخداماً مدروساً.

إن تكييف الخطاب السياسي العام انطلاقاً من القضايا الثلاث الكبرى: الحرية والوحدة والتنمية يعني أن ينتقل بها لما هو محسوس. واليوم يمكن أن تُطرح نفس المواضيع من خلال شعار مثل "وحدة المصير"، حيث يرى كل العقلاء أن مشاريع الخلاص الفردي لن تجدي، وأن روح المرحلة هي فكرة وحدة المصير. وهذه أو غيرها قد تشكل قاعدة انطلاق للاحشاد العام في الحالة الكلية للأمة.

أما الحالات القطرية فلكل منها خصوصيتها مع وجود أوجه تشابه كثيرة بين الأقطار. وتستطيع أن تبني من القوى الفاعلة – سواءً كانت حركات أو أحزاب أو دول – قضية محفزة محورية وخطاب الجماهير بها حتى يمكن إطلاقها في ساحة الفعل النهضوي في المجتمع.

وهكذا لا بد أن يتضح هذا القانون في أذهان قادة وطلاب النهضة. فلكل نهضة فكرة مركزية وفكرة محفزة.



### محاكمات القانون:

فكرة مركزية = أيديولوجيا تصبح كل مجالات الدولة

فكرة مركزية = جزء صلب + جزء مرن

فكرة مركزية + فكرة محفزة = نجاح على مستوى الحشد

فكرة مركزية - فكرة محفزة = تفلت جماهيري



## القانون الثاني

المكنته النفسية

( )

## منطق القانون

"لا تغيير إلا إذا حدث تغيير إيجابي في عالم المشاعر"

## مفردات القانون

التغيير: عملية التغيير هي انتقال وضع ما من حال إلى حال آخر. وهذا الانتقال يستلزم ثلاثة أمور:

أولاً: أن نحدد بشكل علمي ماهية الحالة التي نطلق منها.

ثانياً: أن نحدد ماهية الحالة المطلوب بلوغها أو الوصول إليها.

ثالثاً: يستلزم بعد ذلك قياس الحالة التي نتجل عن تدخلات قادة وطلاب النهضة لمعالجة الواقع.<sup>١</sup>

تغيير إيجابي في عالم المشاعر: من السلبية والإحساس باليأس إلى التفاؤل والإنجاز والشعور المتجدد

بالحياة.

## أهمية القانون

يوجد فرق بين تبني شيء ما والاستعداد لتحقيقه. ولا يمكن لشخص أن يكون مستعداً لأمر ما

حتى يؤمن أنه يمكنه الحصول عليه. وهذا القانون يحقق البعث النفسي للأمة، والذي يحول بدوره -

الأفكار إلى ما ياثلها مادياً. فتحت حول النهضة من فكرة إلى حقيقة ملموسة.

## شروط البعث النفسي

لقد لخص البنا أهم مظاهر الحالة النفسية للأمة في رسالة (دعوتنا) بقوله: "يأس قاتل، وخمول مميت، وجبن فاضح، وذلة حقيرة، وخنوثة فاشية، وشح وأنانية". وهذه الحالة النفسية لا يمكن أن تحدث تغييراً أو تحولاً في الأمة - اللهم إلا التغيرات والتحولات السلبية. فإذا كانت الخطوة الأولى التي يجب أن يخطوها قادة وطلاب النهضة هي تحديد الفكرة المركزية والفكرة الحفزة، فإن الخطوة الثانية تكمن في البعث النفسي لهذه الأمة، وفي إحداث تغيير إيجابي في عالم مشاعرها. وهذا البعث النفسي - أو القوة الدافعة أو المكنة النفسية - له ثلاثة شروط أساسية لـ<sup>لتحوّل</sup> الفكرة المركزية إلى حركة وواقع:

### ١. الإيمان بالفكرة

ونقصد بها القناعة العقلية والقلبية بالفكرة ونجاحها.

- إيماناً يحول دون التشكيك فيها والانحراف عنها.
- إيماناً يولد في النفس شعوراً بصوابها وقدرتها على مواجهة الواقع ومواجهة الاحتياجات.
- أن تتحول فيها الفكرة المركزية إلى فكرة مرجعية، يقاس بها الصواب والخطأ.

فالإيمان بالفكرة يجب أن يتشعب في نفوس المجتمعات وأن يعزز. وكذلك الإيمان بقدرة هذه المجتمعات وبصلاحيتها وبأحقيتها في تبوء مركزها بين الأمم.

### ٢. العزة

الشعور بسمو الفكرة عما سواها من الأفكار.



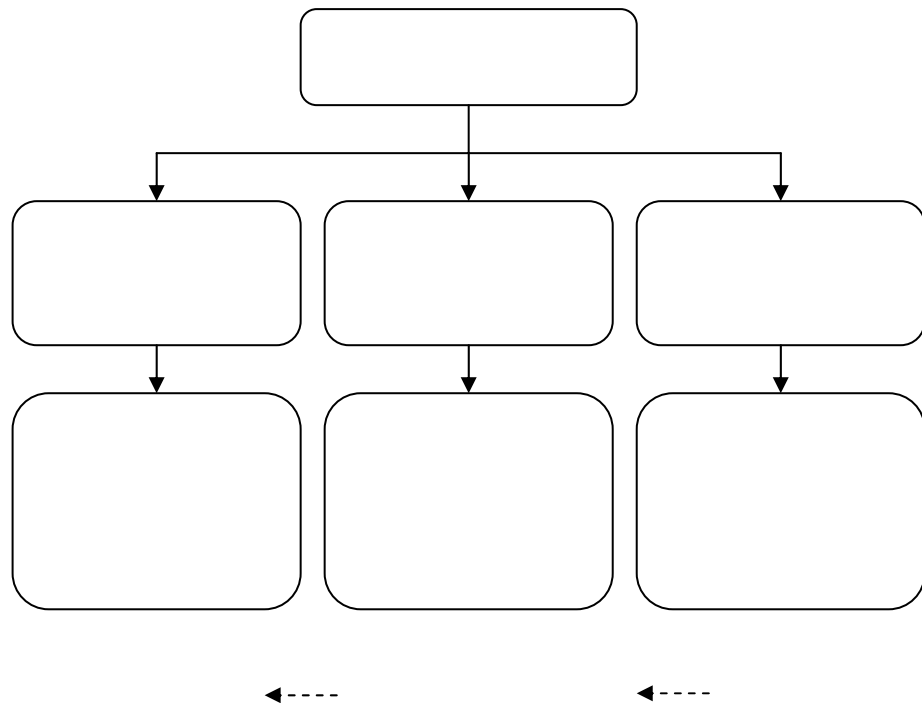
أن ينتشر الاعتزاز بالإسلام، ومظاهره، وأشكاله، ومبادئه، ومفاهيمه. ويجب أن يسود الاعتزاز بجوهر الإسلام قبل مظاهره الخارجية. فالمظاهر الخارجية هي دليل على قوة الالتزام بجوهر الإسلام، فالتميز في أنماط الحياة – فيما نحب وما نكره، وفي أعيادنا وأشكالنا واحتفالاتنا وملابسنا – يدل على شدة الاعتزاز بتفكيرنا وما تدعوه له. وقد جاء القرآن ليكرم الأمة ويبعث فيها العزة. يقول الله تعالى: {كتم خير أمة أخرجت للناس تأمرن بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله} <sup>١</sup>.

### ٣. الأمل

وهو النافذة الكبيرة التي نفتحها للناس، ليروا أن المستقبل سيكون زاهراً، وأن نهضة أمتنا ستتحقق بإذن الله، ومصداقية هذا الأمر أن تختشد الأمة في حركة وعمل ومشاريع. وقد أكد الله في مواضع كثيرة على أن الغلبة لأوليائه والنصرة لهم ليبعث في الأمة الأمل واليقين بتحقيق النصر. يقول تعالى:

{وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكن لهم الذي ارتضى لهم وليدلهم من بعد خوفهم أمناً يعبدونني لا يشركون بي شيئاً ومن كفر بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون} <sup>٢</sup>





## عملية البحث النفسي

مظاهر الإعنان بالفكرة: هو جعلها - أي الفكرة - مقياساً، والحكم بالصواب أو الخطأ على أساسها.

مظاهر العزة: تكمن في تغيير أنماط الحياة تبعاً للفكرة وتغليبيها على ما سواها، سواء في اللغة والملابس

والشرب وأنماط السلوك.. والشعور بتميز الذات حاملة الفكرة وبقدرتها على التنفيذ (الثقة).

مظاهر الأمل: ظهور الروح الإيجابية والإقبال على العمل.

## كيف قام الغرب بزرع المكنة النفسية؟

عندما أدرك قادة الغرب أهمية البعث النفسي لجتمعاتهم، قاموا بزراعة المكنة النفسية على

مسارين:

### الأول: إعادة قراءة التاريخ وعرضه

حيث قاموا بتقزيم دور الحضارات المشرقية، والمرور عليها مروراً سريعاً - رغم أن الحضارة

الإسلامية وحدها امتدت عشرة قرون كان الغرب حينها في حالة تخلف شديدة - بحيث يخيل للطالب

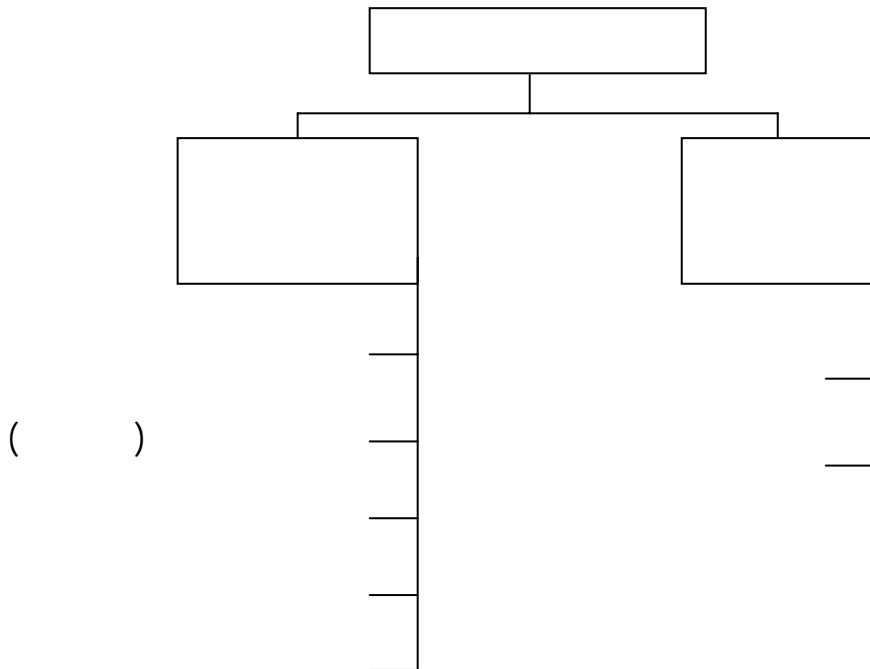
الأوروبي أن الغرب هو منبع الحضارة طيلة العصور<sup>١</sup>.

### الثاني: عمل تراكم في الإنجازات العملية

- أسبانيا تطرد المسلمين من الأندلس فترتفع الروح المعنوية للغرب ١٤٩٢م.
- اكتشاف الأمريكتين (مدن الذهب) الذي دفع كل الطموحين للذهاب إلى هناك.
- اكتشاف رأس الرجاء الصالح (طريق الحرير الجديد).



- حركة الترجمة التي أعقبت الحروب الصليبية والاتصال بعلوم المسلمين.
- التحولات العلمية والمخترعات الكبرى مثل اختراع آلة النسيج ١٧٦٨م، والبخار ١٧٦٩م، حتى
- اختراع الكهرباء ١٨٧٩م.



## **كيف قام الرسول ﷺ بعملية البحث النفسي في مكة؟**

سار الرسول ﷺ على نفس المسارين في عملية البعث النفسي للأمة العربية:

## ١- إعادة عرض التاريخ: وقد تم ذلك على محورين:

الأول: من خلال عرض مسار الأنبياء من لدن آدم وحتى مبعثه ﷺ، وعرض أمجادهم وانتصاراتهم، ثم الإشارة إلى الخط المتصل بين هذا المسار – مسار الأنبياء – وبين الذين اتبواه، وأنهم لا شك متصررون كما انتصر أسلافهم. فجعل خطًا رابطًا متصلًا من لدن آدم وحتى صاحبته وأتباعه. وقد تم كل هذا

العرض من خلال القرآن الكريم والأحاديث الشريفة.

والثاني: من خلال سحب الشرعية عن أهل الكتاب وال MSR وبيان الأسباب.

٢- عمل تراكم في الإنجازات العملية: وقد تم ذلك من خلال عدة أشكال:

▪ إعادة تعريف الهزيمة والنصر: ففي قصة أصحاب الأخدود مثلاً تم الإعلان عن انتصار المؤمنين رغم

القضاء عليهم. وهكذا انقلب موازين النصر والهزيمة. فأصبح بعض ما تراه العين هزيمة يعتبره

المسلمون نصراً، وبعض ما يُرى نصراً يعتبره الإسلام هزيمة.

▪ تقديم إنجازات تبشر الناس بـأفضل: مثل إرسال الناس إلى الحبسة لينجو بهم من التضييق،

وليكون نواة انطلاق جديدة، كذلك دعاء الله أن يعز الإسلام بأحد العمررين، فكان إسلام عمر نقلة

نوعية، وكذلك إسلام حمزة. ثم كانت محاولات القائد المتتابعة لعرض الإسلام على القبائل وطلب

النصرة دافعاً للأتباع الذين يرون أن قيادتهم لم تستسلم للأعداء - حتى ولو لم تكلل هذه المحاولات

بالنجاح.

▪ تقديم إنجازات من خلال تصعيد الخطاب: فالكلام في زمن الصمت يعد فعلاً قوياً يحفز الجماهير.

لذلك كان القرآن يتنزل في مكة - رغم التضييق - ليحشد الرأي العام المرتقب بخطاب قوي واضح.

فكان إعلام قوي ضد أئمة الجاهلية {تبت يدا أبي هب وتب. ما أغنى عنه ماله وما كسب. سيصل إلى

ناراً ذات هب وامرأته حالة الخطب في جيدها حبل من مسد} <sup>١</sup> كذلك خاطب الوليد بن المغيرة خطاباً



قوياً: {سنسمه على الخرطوم}<sup>1</sup> وقال: {ذرني ومن خلقت وحيداً. جعلت له مالاً مدوداً. وبنين شهوداً.

ومهدت له تمهيداً. ثم يطبع أن أزيد. كلا إنه كان لآياتنا عنيداً. سأرهقه صعوباً}<sup>2</sup>.

إن هذا الخطاب الواضح - في عهد الاستضعفاف - رغم أنه لا يتعدى أن يكون قوله؛ إلا أنه

يتحول عند الرأي العام إلى فعل وأي فعل. فالكلام في زمن السكون فعل، حيث أن قليلين هم الذين

يتحدثون<sup>3</sup>.

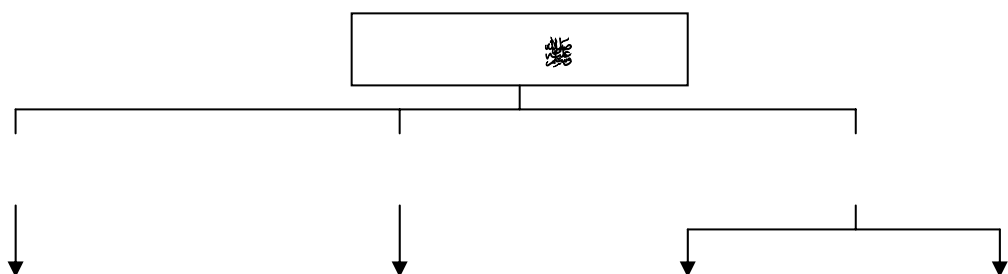
### ٣- عمل تراكم في الإنجازات العملية:

ونحب هنا أن نؤكد على أمر ثالث: وهو أن التراكم في الإنجازات العملية وحده لا يكفي، بل

لابد من حسن عرض هذه الإنجازات على المجتمع لتتولد عنده القوة الدافعة. فالفعل الإيجابي المؤثر

وحده لا يكفي؛ بل لابد أن تتبعه آلة دعائية إعلامية تعلن عن الإنجازات وعن آثارها الإيجابية بشكل

مؤثر. وسنشير لاحقاً إلى آليات البعث النفسي.



1 :  
2 :  
3 :

وإذا نظرنا إلى شروط البعث النفسي الثلاثة (الإيمان والعزّة والأمل) ومعايير تحقيقها على أرض الواقع، سنجد الإسلام قد غير الروح المعنوية للأمة في مواجهة الآخرين ببعث المشاعر الثلاثة من خلال:

أ) الإيمان برسالة الأمة.

ب) والاعتزاز باعتناقها والانتفاء للأمة.

ج) ثم الأمل في تأييد الله لها.

كما سنجد اليابانيين عملوا على بعث شعورهم في عصرنا الحديث من خلال:

أ) الإيمان بقدراتهم.

ب) والاعتزاز بشعبهم.

ج) ثم الأمل في أن يصبحوا القوة الأولى.

وكذلك الألمان في عصرنا عملوا لبعث شعورهم على نفس المعاوِر:

أ) الإيمان بقدرتهم على النصر.

ب) الاعتزاز بتفوق العرق الآري.

ج) الأمل في أن يصبحوا إمبراطورية عظمى.

ولننظر كذلك إلى بعث شعور اليهود بقوميتهم وعلى نفس المعاوِر كجزء من المشروع الصهيوني.

ولننظر إلى المكنة النفسية الأمريكية اليوم وما تحاول أن تفعله.

ولكن هل تتم عملية البعث النفسي بهذه السهولة أم أنها تجد من الصعوبات ما يجعل تحقيقها من أشق خطوات الفعل النهضوي؟؟!!

### الحرب النفسية

إن ساحة الفعل النهضوي مليئة بالصراعات والمتناقضات. ففيها الصديق والتحالف والخايد والخصم. وبنفس القدر الذي نحاول به بعث المكنة النفسية في مجتمعنا يستخدم الخصم الحرب النفسية لتحطيم هذه المشاعر الثلاث: (الإيذان والعزة والأمل).

يقول أحمد نوبل في كتابه "الإشاعة": "..الحرب النفسية هي الاستخدام المحقق للدعاية<sup>١</sup>، أو ما يتتمى إليها من الإجراءات الموجهة للدول المعادية أو الخالية أو الصديقة، بهدف التأثير على عواطف وأفكار وسلوك شعوب هذه الدول بما يتحقق للدولة المواجهة أهدافها.."<sup>٢</sup>

إذن هناك طرف معاد يقوم بالدعاية بأسلوب مخطط، في محاولة غزو نفسية المجتمعات العربية والإسلامية. ويتحقق أهدافه من خلال هذا التلاعب بالأفكار والعواطف عند الآخرين. ويقول المؤلف في موضع آخر: ".. ولقد آتت هذه الحرب أكلها، ووصلت إلى نتائجها، لأول مرة في تاريخ المسلمين، هزيمةً روحيةً وشعوراً بالتفوق المنهجي الغربي"<sup>٣</sup> ويقول تشرشل: "كثيراً ما غيرت الحرب النفسية وجه

1

2

3



<sup>١</sup> التاريخ: ".

إن الحرب النفسية حقيقة واقعة على مجتمعاتنا من قبل أعدائنا. وهي حرب لديها برامجها وفكرتها المركزية وفكرها المحفوظة. وهي حين تغزو المجتمعات، فهي تعتقد أنها هشة، وأنها قادرة على امتصاصها، والتلاعب بها، وتُستخدم في توجيه هذه المجتمعات، بحيث تنسق وراء مطالب الدول المهيمنة.

ويقول محمد صفا في كتاب "الحرب": ".. الخاربة النفسية تتوجه بكل ثقلها للضغط على الأعصاب، فتلتقي في روح السامع شعوراً بعمق المقاومة واحتمالية الهزيمة..".

وهكذا سنجد أن الحرب النفسية تميز بالقدرة على تدمير الإرادة الفردية وإحداث التدمير الاجتماعي. "... وترتبط الحرب النفسية ارتباطاً وثيقاً بظاهرة الرأي العام وشروط تكونه والثبات عليه أو تغييره. وهي تلعب الدور الرئيس والمميز في تكوين هذه الشروط. وهنا يتدخل علم نفس الجماهير كلاعب أساسى على مسرح الحرب النفسية..."<sup>٢</sup>.

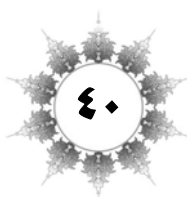
### ما هي المواقف الرئيسية للحرب النفسية؟

لقد حفل التاريخ القديم والحديث بنماذج متعددة من الحرب النفسية، والتي شلت المواقف

التالية:

■ دس الذعر.

■ شتم العدو وتحقيره.



■ دس الشائعات ونصب الفخاخ.

■ تضخيم قوة الصديق والبالغة في حجمها.

■ إثارة البلبلة والتوتر والفضائح.

■ الحيلة والإيحاء.

■ الترغيب والترهيب والتضليل ورسم الآمل الخيالية.

■ استغلال الانشقاقات الدينية والعقائدية أو خلقها.

■ التهديد بالسلاح المتفوق.

■ عقيدة العدو افتراءً غير محق.

إلى ما هنالك من مواضيع أخرى.<sup>1</sup>

### كيف تلتقي الجموع بهذه الحرب النفسية؟

وحتى نعلم كيف تلتقي المجتمعات هذه الحرب النفسية الموجهة يجب أن نشير إلى أقسام الرأي

العام<sup>2</sup> في فترات السكون ثم في مراحل الأزمات.

أولاً: في فترات السكون والدعة:

سنجد أن المجتمعات تنقسم إلى ثلاثة أقسام كبيرة:



١. عقل قائد: وهم صفة المجتمع من القادة والمفكرين والعلماء والساسة، وهؤلاء نسبتهم ضئيلة في

المجتمع، وهم يصنعون الدعاية ولا يتأثرون بها.

٢. عقل مثقف: وهم المتعلمون والمتقنون الذين يشاركون في صناعة الرأي العام والتأثير على من

دونهم من حيث الثقافة.

٣. عقل العوام: وهو يمثل الرأي العام الشعبي. وهو ما يمكن أن يطلق عليه (رأي أنشوي)، أي يهتم

بالعواطف وينساق وراءها، ولا يُحَكِّم العقل.

٤. ثانياً: في فترات الأزمات:

و سنلاحظ هنا ظاهرة عجيبة. وهي اختفاء الشريحة الثانية في أوقات الأزمات. حيث يتحول

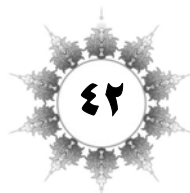
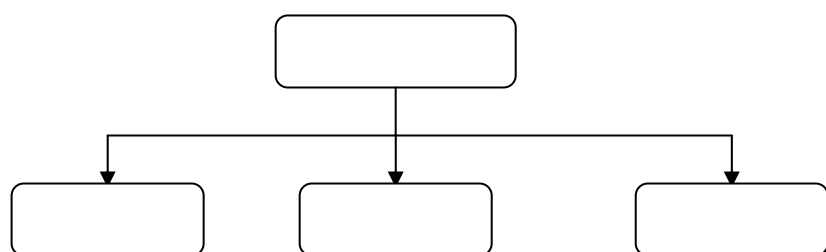
العقل المثقف إلى عامي وبالتالي ينضم المثقف إلى الرأي العام العامي. وبذلك نجد أمامنا شريحتين:

عقل القائد وعقل العامي.

ولهذا السبب تتوجه القيادات السياسية دائمًا إلى مخاطبة الرأي العام العامي وليس المثقف في أوقات

الأزمات. فنجد الرئيس الأمريكي جورج دبليو بوش مثلاً يتحدث عن الخير والشر، وعن الأخيار

والأشرار عقب أحداث الحادي عشر من سبتمبر عام ألفين وواحد.



ونحب أن نؤكد هنا أن الجهل بنفسية الجماهير وكيفية تقبلها للأفكار يحول دون إمكانية

حشدها وبعثها نفسياً. ومن المبادئ التي يجب الاهتمام بها عند التعامل مع الجمهور<sup>1</sup>:

١- الجمهور لا يقبل الأفكار المركبة وإنما يهتم بالشعارات والرموز والصور.

٢- الجمهور بحاجة إلى قائد يجسد الفكرة ويرى فيه الأمل.

٣- لا يظل الرأي مستشاراً لفترة طويلة إلا إذا شعر الناس بأن صلحهم الخاص يتصل بهذا الرأي اتصالاً قوياً.

٤- الجمهور - كقاعدة عامة - يعرض على مواقف لا على مباديء، ومن ثم قد تحدث تغيرات فجائية في الرأي إذا تعدل الموقف.

٥- دخول قوة شخصية جديدة تمثل بوضوح مسألة من المسائل، قد يحدث تغييراً مفاجئاً في الرأي. أما الأسباب والبراهين فقلما كان لها سيطرة ثابتة على عقول معظم الناس.

٦- يصاب الرأي العام بحالة من الإثارة في حالة إذكاء الروح العسكرية والتبيشير بالنصر.

٧- يتأثر الرأي العام ويترعرر بالأحداث أكثر من تأثيره بالكلمات.<sup>2</sup>



## نماذج للحرب النفسية

### نموذج فيتنام وأمريكا

إذا نظرنا إلى التجربة الأمريكية في فيتنام سنجد دولة عملاقة متفوقة حجمًا ومواردًا وعلماً وتقنية وقدرة تدميرية، تتجه إلى شعب فقير أعزل تزيد أن تحاصره، وأن تسيطر وتهيمن عليه. فتنطلق في حرب مدمرة ضده، وتحتذب إليها نصف الشعب ليقف معها، وحكومة عميلة تمارس دور العراب، أو حسان طروادة، لكسر هذا الشعب الفيتنامي، وتقاوم حركة المقاومة.

وإذا أمعنا النظر في هذا النموذج سنجد أن الولايات المتحدة الأمريكية المتفوقة تستخدم كل الأسلحة المتنوعة في تلك اللحظة التاريخية ضد حركة المقاومة الفيتنامية. ومن الناحية العملية لا يمكن للثوار ككتلة أن يصدوا أمام هذه الآلة العسكرية. ولكن يبقى أمام المستضعفين استراتيجية واحدة: وهي إطالة أمد الحرب، وزيادة تكاليف بقاء الخصم. فاستخدموها أسلوب حرب العصابات، وحروب الكر والفر، وحرب الغارات، والهجوم المضاد، بجموعات صغيرة. وقد كان بإمكان العملاق الأمريكي الضخم أن يدهس أي قوة تواجهه - وإن كانت كتلة كبيرة - ولكن عندما تكون الهجمات من مجموعة من البراغيث التي تلسع فتدمي ثم تفر؛ تحدث عملية الاستنزاف لهذا الفيل الضخم، عبر هذه البراغيث الكثيرة. وهكذا استمرت عملية ليذر أو البعض المتبادل. وكانت الحرب حرب إرادات. وجهت فيها الولايات المتحدة الأمريكية كل آلاتها الإعلامية والدعائية، وكل إجراءاتها لإقناع الطرف الآخر - وهم الفيتناميون - باستحالة تحقيق أهدافهم واحتمالية هزيمتهم.

ثم ماذا كانت النتيجة؟! انتصر الطرف الأضعف على الطرف الأقوى؛ لم يعد الفيل قادرًا على الصمود، وأصبحت تكلفة البقاء أكبر بكثير، من الفائلة من البقاء، وانتصرت الإرادة، ولم تنكسر نفسية الفيتناميين.

من أين جاءت هذه النتائج التي قلبت المعادلة؟! إذا اتفقنا على أن الولايات المتحدة حاربت الفيتناميين بنسبة عشرين في المائة للحرب النفسية، وثمانين في المائة لحرب الآلة، فقد استطاعت المقاومة الفيتنامية قلب المعادلة بحيث أصبحت الثمانون في المائة حرباً نفسية والعشرون حرب آلة؛ لأنه إذا ما تم كسر إرادة الخصم، لم يعد هناك حاجة إلى استخدام الأدوات، فالآدوات فقط من أجل إقناع الطرف الآخر بعدم جدوا المحاولة بحيث يقع في روعه - كما يقول محمد صفا - الشعور بعمق المقاومة، واحتمالية الهزيمة.

هذا النوع من الأداء، أعطى مؤشرًا واتجاهًا آخر للحروب؛ فأصبحت الحروب اليوم تتوجه في كتلتها الأساسية إلى الخاربة النفسية. إذ تلقي في روع الخصم عدم جدوا المقاومة، وأن الحرب لا حاله منتهية لصالح عدوه، وبالتالي عليه الاستسلام.

### الحالة الإسرائيليّة مع الحالة العربيّة

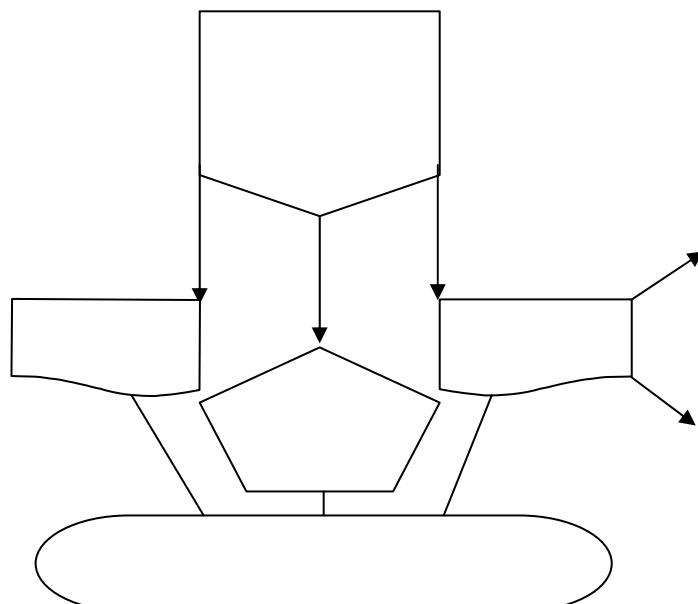
إذا نظرنا إلى الحالة الإسرائيليّة مع الحالة العربيّة، سنجد أن هذا الكيان الصغير يؤثر على مجموعة كبيرة جداً من الدول، ويقودها إلى الاستسلام!! وهذا ما لم يكن ممكناً لولا استخدام فن الخاربة النفسيّة بكثافة شديدة وعنيفة، ما أدى إلى انكسار إرادة قادة أغلب هذه الدول أمام تلك الأوضاع.



## آليات البعث النفسي ومواجهة الحرب النفسية

وإذا كانت الحرب النفسية تريد أن تقنعنا كأمم وشعوب بعقم المقاومة، واحتمالية المهزيمة، فالمطلوب منا أن نواجه المعركة الضخمة من الحرب النفسية - التي مجاها العقول والآفونوس، والتي تستخدم فيها الكلمات والعبارات والإجراءات - بحرب نفسية مضادة، أو بعملية إنقاذ نفسية، إن صح التعبير.

وفي آليات البعث النفسي: فإن واجب الإعلام اليوم هو الاهتمام بأدوات التعليم. وواجب قادة الدول الإسلامية وحكوماتها هو إعادة صياغة الخطاب الجماهيري. وإعادة صياغة التعليم، وكل أشكال التوجيه؛ لإيجاد كتلة حرجية مؤمنة بإمكانية النجاح، ومحصنة ضد عوامل اليأس. وهذا يحتاج إلى تعاون بين المفكرين وبين قادة هذه المجتمعات وحكوماتها، وبين قادة الرأي وبين العاملين في الإعلام، والتعليم؛ حتى تصبح نظرية الحرب النفسية مفهوماً، وتصبح جزءاً من تكوين الفرد المسلم العربي في مجتمعاتنا. لابد من فهم مؤكداً لقضية الخارجية النفسية، وأثرها في التأثير على المجتمعات.



إذن لابد من باعث نفسي داخلي كبير، ليتم تغيير الواقع الخارجي. فانتصار الطرف الآخر علينا - داخلياً في أفكارنا ونفوسنا - يعني عملياً انتصاره علينا في واقعنا. أما انتصارنا على أنفسنا في الداخل، فيعني إمكانية تحقيق النتائج في الخارج.

وخلاصة القول أنه لا نجاح للفكرة المركزية إذا لم ينجح البعث النفسي<sup>1</sup>. والبعث النفسي يبدأ من الفرد والجموعة المؤمنة بمشروع النهضة وينتهي بالأمة معقد الآمال.

ونجاح هذا البعث النفسي يتطلب:

- أولاً: إعادة عرض الفكرة المركزية وتاريخها.
- ثانياً: عمل تراكم في الإنجازات العملية.
- ثالثاً: توظيف إنجازات الآخرين لصالح المشروع.
- رابعاً: حسن عرض الإنجازات.

فإعادة عرض التاريخ و اختيار المواطن التي تغرس العزة والأمل أمر في غاية الأهمية. كما أن الإنجازات الفعلية أمر لابد منه. خاصة في مجتمعاتنا التي أرهقتها التحديات. يقول دووب: "يظل الرأي العام كامناً إلى أن ينشأ موضوع يشغل اهتمام الناس – والموضوع الذي يشغل اهتمام الناس لا ينشأ

إلا عندما يكون هناك صراع وقلق وإحباط".<sup>1</sup>

ومن هنا نفهم خطورة المقاومتين الفلسطينية والعراقية على المشروع الغربي. فالمجتمعات والشعوب العربية والإسلامية تدرك تماماً أن هاتين المقاومتين تُحاربان من قبل الجيوش المحتلة، ومن قبل أجهزة استخبارات تلك الدول. ومع ذلك لا تزال تلك المقاومة تصر على الفعل المقاوم، بل وتحرز الكثير من الإنجازات والمكاسب. فهي بذلك تُجرى الشعوب العربية والإسلامية على الفعل المقاوم، وتبعث فيهم المكنة النفسية والقوة الدافعة من خلال تراكم الإنجازات العملية على أرض الواقع. ومن هنا تأتي الخطورة الحقيقة للمقاومة على مشاريع الاحتلال. فهي تجربة للشعوب على المقاومة، ليفاجأ المحتلون بأنهم لا يحاربون مجموعة أو مجموعتين من المقاومين؛ بل يحاربون الشعوب كلها، وهو ما يهدد مشاريع الاحتلال في صميمها.

أما قضية استثمار إنجازات الآخرين التي تصب في صالح المشروع فلا يزال التحدي - الذي يخيم على بعض العاملين في النهضة - حائلاً دون ذلك. فبعض التيارات لا ت تعرض سوى إنجازاتها، ولا تعرض إنجازات غيرها من قد يخالفها في المدرسة الفقهية أو في مجالات العمل. وهم بذلك يضيقون واسعاً، ويظنون أنهم - وحدهم - ممثلو الأمة، بل وبعضهم يزيد على ذلك فيتقد أي إنجاز لتيار آخر، ويخرجه من دائرة الإنجازات.

إن هذه العقلية الطفولية التي لا تنظر لصالح الإسلام ومشروعه هي عقبة كثود في طريق النهضة، وهذه النظرة أرهقتنا كثيراً في مرحلة الصحوة ونتج عنها مشاحنات وخلافات بين أبناء



المشروع نفسه. لسان حال بعض هذه التيارات: {لو كان خيراً ما سبقونا إليه}<sup>١</sup>. ومرحلة اليقظة تتطلب الإنصاف في عرض الإنجازات، والإيمان بأنها كلها ملك للأمة، وأنها جهود من تيارات مختلفة تعددت اتجهاداتها، فتنوعت إنجازاتها. لقد آن للمشروع أن تقويه عقليات قائدة - تجمع لا تفرق - لا تنظر إلا سفاسف الأمور بل توظف كل إنجاز لرفع الروح المعنوية للأمة. ويكتفي أن الوحي بشر بانتصار الروم - وهم ليسوا مسلمين - ليرفع معنويات الأمة آنذاك. قال تعالى: {غلبت الروم. في أدنى الأرض وهم من بعد غلبهم سيغلبون. في بضع سنين الله الأمر من قبل ومن بعد ويومئذ يفرح المؤمنون. بنصر الله ينصر من يشاء وهو العزيز الرحيم}<sup>٢</sup>.

إن استثمار كل إنجاز لأي تيار وعرضه للجماهير أمر هام جداً في عملية البعث النفسي. وتبقى النقطة الأخيرة وهي حسن عرض الإنجازات واستخدام كل الوسائل والتكتيكات الحديثة لتحقيق ذلك مع دراية جيدة بنفسية الجماهير وكيفية تشكيل الرأي العام لديهم.



مستلزمات القانون:

## ١- المعرفة:

فمعرفة القانون هو أول ما يجب على قادة وطلاب النهضة. وتشمل:

- الالام بعلوم الاعلام والدعاه السياسية والرأي العام<sup>1</sup> وال الحرب النفسية كأدوات في الصراع.
- معرفة منطق القانون و معناه.

## ٢- الاستخدام:

فالقانون ان تمت المعرفة به وجب استخدامه في التغذية استخداماً ممنكأً، وذلك من خالل:

- حسن عرض هذه الإنجازات بما يتمشى مع أدق قواعد علوم الدعاية السياسية والرأي العام.
- توظيف إنجازات الآخرين.
- عمل تراكم في الإنجازات العملية.
- إعادة عرض التاريخ.

ولعل المهتمين بالعمل الإعلامي والتعليمي والخطابي في مشروع النهضة لهم دور كبير في

ولعل المهتمين بالعمل الإعلامي والتعليمي والخطابي في مشروع النهضة لهم دور كبير في استخدام هذا القانون.

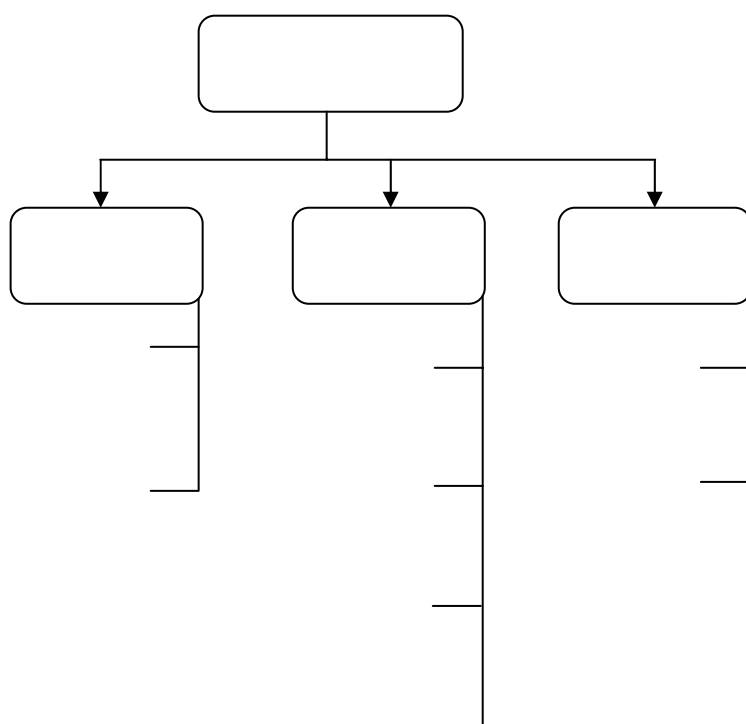
٣- عدم المصادمة:

وتم مصادمة القانون والحصول على نتائج عكسية إذا لم يتم استثمار إنجازات جميع العاملين

في ساحة الفعل النهضوي، أو إذا أسيء عرضها أو استخدامها.

كما تتم مصادمة القانون إذا تم التعامل مع هذه الإنجازات بصورة ارتجالية غير علمية، وإذا لم

يتم استخدام أدوات الدعاية السياسية والرأي العام وال الحرب النفسية.



### محاولات القانون:

وجود فكرة مركزية وفكرة محفزة + بعث نفسي وروح إيجابية = استعداد للعمل والانطلاق.

**القانون الثالث**

**التغير الذاتي**



## منطوق القانون

"لا تغيير إلا إذا حدث تغيير إيجابي في عالم السلوك"

## مفردات القانون

التغيير: عملية التغيير هي انتقال وضع ما من حال إلى حال آخر.

تغيير إيجابي في عالم السلوك: ويُقصد به تحول إيجابي في ممارساتنا وواجباتنا اتجاه الخالق واتجاه الذات واتجاه الخلق.

## أهمية القانون

إن سنة التغيير هي سنة مجتمع لا سنة أفراد. وهي سنة دنيوية لا أخرى. فلا بد أن يغير المجتمع نفسه أولاً حتى يحدث الله التغيير في أحواله الخارجية<sup>١</sup>. ولا يحدث هذا التغيير إلا بإيجاد الكتلة الحرجية النوعية التي تفقه هذا القانون وتعرف كيف تعامل معه.

ونقصد بالكتلة الحرجية هنا وجود كم من الأفراد يمكن بواسطة جهودهم الانتقال من حال إلى حال بعد استيعابهم في العملية التغييرية. فإن الكم البشري النوعي الذي يلزم لنجاح أي عملية من عمليات الانتقال من حال إلى حال مختلف من حالة إلى حالة ومن ظرف إلى آخر. ولكن في كل حالة من هذه الحالات لابد من وجود الكتلة الحرجية التي في غيابها لن يحدث التغيير المطلوب.



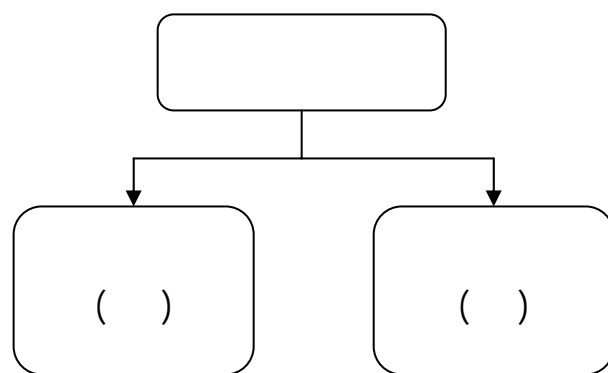
## مجال التغيير الذاتي

إن تغيير الواقع الداخلي هو المحرك الرئيس في التغيير الخارجي. ويقول الله سبحانه وتعالى:

{إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْيِرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يَغْيِرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ} <sup>١</sup>. فالتغيير الخارجي في أحوال قوم ما أو مجتمع ما أو أمة ما لا يمكن أن يتم حتى يحدث هذا التغيير الداخلي داخل هذه الأنفس.

## مجال التغيير الداخلي:

وللتغيير الداخلي مجالان: الأول مجال الفكر (العقل)، والثاني مجال المشاعر (القلب). وهناك ارتباط جذري بين هذين المجالين. فعندما يصبح عالم الأفكار، وتتصبح الفكرة الحفزة قوية وملحة، فإنها تشعل داخل النفس طاقاتها، وتحرك فيها تلك المشاعر من الحب والكره، وتتولد القوة الدافعة أو المكنة النفسية. وبالتالي تنطلق طاقات الإنسان في محاولته لتحقيق فكرته على أرض الواقع. فالتغيير الداخلي في الأفكار والمشاعر أمر أساسي لنجاح حركة التغيير. فعندما تتغير الأفكار والمشاعر، يحدث سلوك جديد، ومن ثم نتوقع أن تكون النتائج أيضاً مختلفة.

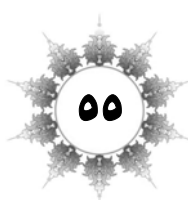


**مثال:**

فعندما تغيرت أفكار الغرب في لحظة تاريخية ما عن أفكار الكتاب المقدس - في دينهم - بما فيه من أمور رأوا أنها تقيد العقل، وتحد من طاقات الإنسان، وتطالبه بالانعزال عن الكون، وألا يستمتع بجسده أو بالكون من حوله بدعوى الرهبانية، انطلقت فكرة جديدة تدعو إلى:

- تحرير العقل.
- إطلاق الطاقات.
- البحث في كل مجال.
- التساؤل عن كل الكون.
- اعتماد العقل كمرجعية في تنظيم المعارف.
- تنظيم المعلومات.
- اعتماد الحجة والبرهان.
- عدم التسلیم بمقولات الآخرين.

ومع انتشار هذه الأفكار وغيرها، والحماس لها، ووجود الفكرة المحفزة في هذه اللحظة - وهي مقاومة الفكر الراجعة السائدة التي كانت تريد تقيد العقل - ولدت القوة الدافعة. فانطلقت العلماء في تحد ضخم، وانطلقت المجتمعات في تحد كبير للأفكار القدية البالية، وللتيار الذي يمثلها، لتنطلق وتفتح الأفق، وتجدد الحياة من حولها.



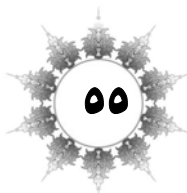
هذا السلوك الجديد الذي نشأ عن تغير أفكار الناس ومشاعرهم، نتج عنه تغير سلوكى في عمليات البحث والتقنيات والاختيارات وما إلى ذلك. وبالتالي بدأت التسائج الخارجية تتغير لهؤلاء المجتمعات، وب بدأت تشير في ميادين الثقافة والفكر والعلوم التطبيقية والفتحات والهيمنة والسيطرة على المجتمعات الأخرى.

فallah تبارك وتعالى لا يغير ما يقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم، أي حتى تتغير لديهم هذه المنظومات العقلية المقيلة، وتولد عندهم الفكرة المحفزة والروح التي تدفعهم لتحويل هذه الأفكار إلى واقع في حياتهم وذلك عبر التحولات والتغيرات السلوكية الإيجابية.

إذن لدينا قضية كبيرة في عالم الأفكار الداخلي، فالناس لديها عقائد وتطبيقات، ولديها مسلمات مختزنة في عقلها، وهذه إما أن تكون من النوع الحي الحرك الذي يفتح الآفاق، أو النوع المغلق الذي يغلق كل الآفاق.

### المطلوب ثلاثة أنواع من التغيير:

- ١) تغير إيجابي في عالم الأفكار. وهو الجزء الذي يغذيه العلم والخبرة، بشتى أنواعها.
- ٢) تغير إيجابي في عالم المشاعر من السلبية والإحساس باليأس إلى التفاؤل والإيجاز، والشعور المتجدد بالحياة. قال تعالى مبشرًا عباد المؤمنين بالنصر: {وكان حقاً علينا نصر المؤمنين}<sup>١</sup>، ودعانا رسول الله ﷺ لحسن الظن بالله فقال ناقلاً عن رب العزة في الحديث القدسي {أنا عند ظن عبدي بي}<sup>٢</sup>.



٣) تغير إيجابي في عالم السلوك والممارسة.<sup>١</sup>

وهكذا فإن اختيار الفكرة المركزية، واستخدام الفكرة الحفزة، ثم اجتناث الأفكار المعطلة والقاتلة التي تعيق حركة الإحياء الإسلامي، وتعيق تقدم المسلمين، كل ذلك من متطلبات العصر، ويجب أن تتحمله الأمة الإسلامية وهي تنطلق إلى مستقبلها الواعد إن شاء الله عز وجل. فإذا تمكنت الأمة بعد هذه المعالجات العقلية من أن تبعث عالم المشاعر والأحاسيس، وتزرع المكنته النفسية والقوية الدافعة في المجتمعات العربية والإسلامية، فستنطلق هذه المجتمعات نحو التغيير والنهوض عبر التغير الحادث في عالم السلوك والممارسة.

### مراحل وأسس التغيير

وتمر عملية التغيير – سواءً كانت في الأفراد أو المنظمات والهيئات أو الدول – بأربعة مراحل كبرى:

١. مرحلة الإنكار: وفيها يسود الاعتقاد بهدوء وسكون الأوضاع. وتواجه أي صيحة تبشر بالتغيير بالدهشة وعدم التصديق.
٢. مرحلة المقاومة: وفيها تبدأ تبشير التغيير بالظهور، فتتعرض العملية التغييرية للمقاومة من قبل الجاهلين بها، والمستفيدين من ثبات الأوضاع. فتُوضع العراقيل، ويشتد الغضب على القائمين على العملية التغييرية، وتُكلّ لهم التهم والنعوت حتى ينفض الناس عنهم.



٣. مرحلة الاكتشاف: حيث يشتد عود العملية التغييرية بعد عبورها للمرحلتين السابقتين، فيُقبل الناس على دراسة هذا الأمر الجديد والتعرف عليه. وتشير تساؤلات كثيرة، مثل ما الذي سيحدث لنا في حالة كذا؟ وكيف سنواجه تلك المعضلة؟ وكيف سنفعل كذا؟ وغيرها من التساؤلات حول الفكرة وطبيعتها.

٤. مرحلة الالتزام: وفيها يتسائل الناس عن أدوارهم في هذه العملية التغييرية بعد أن تعرفوا عليها واكتشفوها واقتنعوا بجدواها وأهميتها.



وهنا يثار تساؤل هام حول أسس العملية التغييرية. سواءً كانت للأفراد أو الحركات أو الدول والمجتمعات.

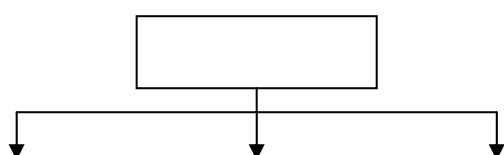
إن لعملية التغيير ثلاثة أسس كبيرة:

١. تعلم التعلم: فأول ما يجب غرسه في الأفراد أو المجتمعات التي تتعرض لعملية التغيير هو تعلم كيفية تحصيل المعرفة والعلم. وقدّمًا قال الفيلسوف الصيني كونفوشيوس: "لا تعطني سكّة كل يوم ولكن علمني كيف أصطاد السمك".

٢. كسر الأماني والعادات: فعملية التغيير غالباً ما تكون مصحوبة بالآلام والجرح والصعوبات، ولا تتم بسهولة وسلامة ويسر. لذا فكسر العادات التي تأسر المرء وتحكم فيه وتمكنه من التضحيّة

والبنل من أهم أسس التغيير.

٣. **تغيير السلوك:** فعملية التغيير في جوهرها هي الانتقال من حال لآخر. تغيير كامل وشامل في الأفكار وال العلاقات والسلوك؛ بل والأشياء. فتغير السلوك بما يناسب الحالة الجديدة المطلوب تحقيقها أمر بالغ الأهمية.



## مستلزمات القانون:

### ١- المعرفة:

فمعرفة القانون هو أول ما يجب على قادة وطلاب النهضة. وتشمل معرفة القانون القدرة

على الإجابة على الأسئلة التالية:

- من المطلوب تغييرهم؟
- وتغييرهم إلى ماذا؟
- وهل المطلوب تغييرهم في جانب واحد أم في جميع الجوانب؟
- ومن الذي سيقوم بالتغيير؟
- وكيف؟
- وإذا كان آخرون قد تغيروا فكيف حدث لهم ذلك التغيير؟
- وما مقاييس أو معايير التغيير؟
- وما المؤشرات الدالة على نجاح عملية التغيير أو فشلها؟
- ما عناصر مقاومة التغيير؟
- وما الجهات التي تقاوم التغيير؟
- وما المدى الزمني للتغيير؟
- وما أهمية أدوات الدولة في التغيير؟

■ وأخيراً أين نقرأ عن التغيير؟<sup>1</sup>

وليس لهذه الأسئلة إجابة واحدة؛ بل إن الإجابة عليها تختلف باختلاف الزمان والمكان والظرف. لذا لا يستطيع طلاب النهضة وقادتها في بقعة ما أن يقولوا بمعرفتهم بهذا القانون قبل أن يجيبوا إجابات قاطعة على التساؤلات السابقة.

وهكذا نلمس أهمية هذا القانون، وأنه يكاد أن يكون خطة عمل كاملة لتغيير المجتمعات والنهوض بها.

### - الاستخدام:

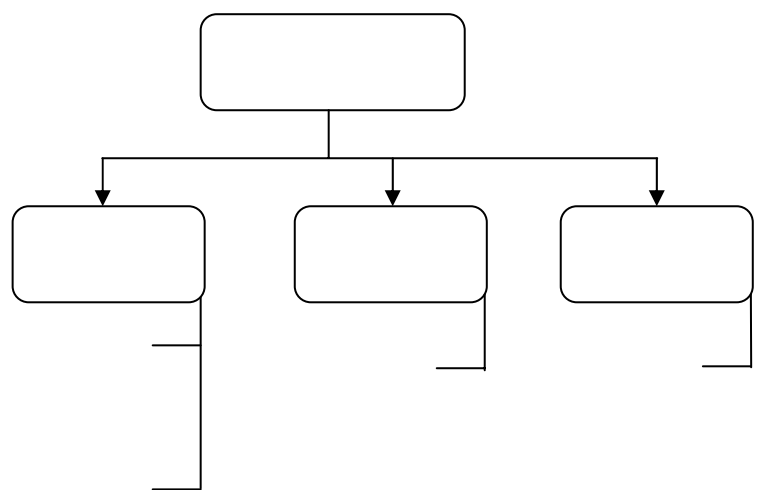
فالقانون إن تمت المعرفة به وجب استخدامه في التغيير استخداماً محنكاً، وذلك من خلال إيجاد الكتلة الحرجة النوعية التي تستطيع قيادة العملية التغييرية.

### - عدم المصادمة:

وتم مصادمة القانون والحصول على نتائج عكسية إذا لم يتم الإجابة على التساؤلات الخاصة بالعملية التغييرية.

كما تم مصادمة القانون إذا تم التعامل مع هذا القانون بشيء من السذاجة والعفوية، كالانشغال بإصلاح جانب دون آخر.

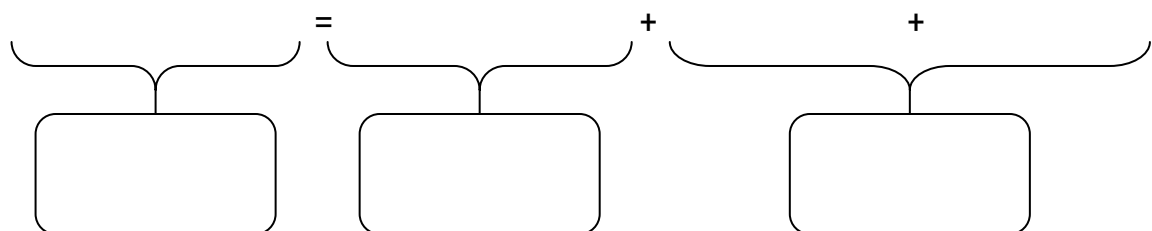
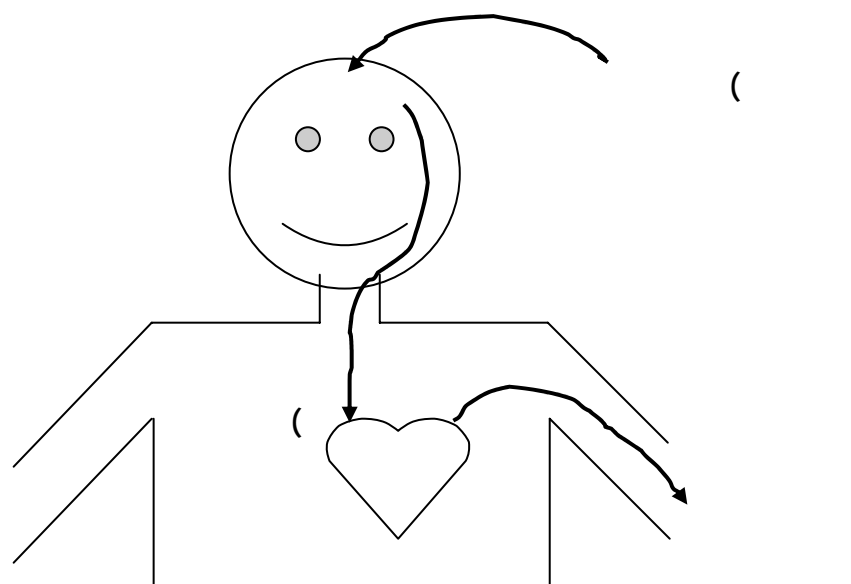




## معادلات القانون

وتوضح هذه المعادلة مدى الترابط والتلازم بين هذه القوانين الثلاثة الأولى من قوانين النهضة.

ويكن توضيح هذا التلازم والتفاعل من خلال الشكل التالي:



## الخلاصة

وهكذا يتبيّن لنا مما سبق، أن هذه القوانين الثلاثة السابقة تمثل منظومة ثلاثة واحده تخاطب العقل من خلال الفكرتين المركزية والمحفزة. وتخاطب القلب والروح من خلال المكنة النفسيه أو القوة

الداعفة. وأخيراً تقود إلى التغيير من خلال التحولات السلوكية الناجمة عن الاقتناع بالفكرة ولامستها للقلب.

وخلالصه القول أن قيام الأمم والحضارات ونهوضها يعتمد بالضرورة على وجود فكرة صلبة تقتنع بها الأمة. لتولد هذه الفكرة قوة دافعة هائلة تبعث الأمة من رقادها وسباتها، وتكون بمثابة البعث النفسي لها. وأخيراً تأتي التحولات السلوكية الناجمة عن ذلك البعث النفسي لتكون أولى خطوات الأمم نحو التغيير والنهوض.

أما سقوط الأمم فينبع عن فشل الفكرة في مخاطبة العقل، أو فشلها في ملامسة القلب. وبالتالي تفقد الأمة الفكرة الصلبة الجامدة، فتسقط وتهوي.

## القانون الرابع

### اختيار الشرائج



## منطوق القانون

"تحتاج أي نهضة لشريحة بده وشريحة تغيير وشريحة بناء"

### مفردات القانون

**الشريحة:** ونقصد بها المجموعة من الناس التي تقارب مستوياتهم الفكرية والاجتماعية والاقتصادية والمهارية، بالإضافة إلى تقارب أهدافهم وإمكاناتهم. وسنستخدمه هنا بمعنى أوسع يقترب من فريق أو طائفة.

**شريحة البدع:** وهم الرعيل الأول من الناس الذين يجتمعون حول فكرة ما في مجتمع ما في مرحلة ما، ويستعدون للتضحية من أجلها. وليس بالضرورة أن ينتمي كل أعضاء شريحة البدع لطبقة أو شريحة اجتماعية معينة؛ بل قد يكون هناك خليط من أكثر من طبقة أو شريحة.

**شريحة التغيير:** هي الفئة القادرة على إعطاء المتعة، والتمكين أو ما يطلق عليها في التعبير الشرعي "ذو الشوكة" الذين يستطيعون تغيير الأوضاع.

**شريحة البناء:** وتشمل كل فصائل المجتمع الذين يساهمون في بنائه وتقدمه بعد نجاح العملية التغييرية وهىمنة الفكرة المركزية. لذا فهي تضم المؤمنين بالفكرة وغير المؤمنين بها.

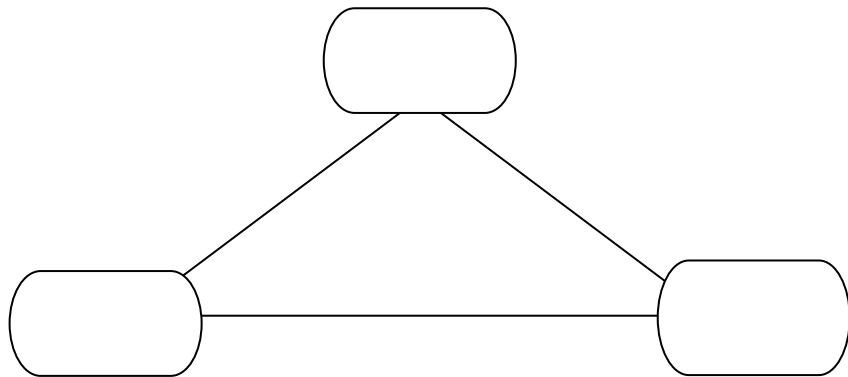
### أهمية القانون

إن تحديد الشريحة الملائمة للمرحلة التي يمر بها المشروع في غاية الأهمية. إذ أن أكثر التجارب الفاشلة إنما فشلت للخلط بين هذه الشرائح. لذا فإنه يمكننا القول بأن من لا يفقه قانون اختيار الشرائح لا يمكن أن ينجح. وسيفقد اتجاهه ويدور حول نفسه.



## اختيار شرائط التغيير

عادةً ما تبدأ عملية التغيير من نقاط أو قضايا ملحة. حيث تتكون رؤية جديدة من التشكّل الاجتماعي، أو يبرز تيار يرغب في المغالبة، أو فئة محرومة، أو دين جديد، أو قضية جديدة، كنقطة تبدأ منها عملية الحراك وتحتاج كل حركة تغييرية إلى ثلاث شرائح مختلفة. حيث تعبر كل شريحة عن طبيعة المرحلة التي تمر بها الحركة التغييرية. وهذه الشرائح الثلاث هي: شريحة البدء وشريحة التغيير وشريحة البناء.



### شريحة البدء:

وهم الرعيل الأول أو المجموعة الأولى التي تطلق شارة التغيير، وتنادي بأفكارها. إلا أنهم لا يملكون من الإمكانيات والمهارات – كمجموعة وشريحة – ما يمكنهم من إحداث التغيير بأنفسهم. ولا يعني هذا أن أفراد هذه الشريحة لا يملكون مواهب أو إمكانيات؛ إنما نقصد أن هذه الشريحة في جموعها لم تصل إلى النقطة الحرجية من الإمكانيات والمهارات التي تؤدي إلى حدوث التغيير.



ولننظر إلى شريحة البدء التي تجمعت حول رسول الله ﷺ في مكة. فقد تكونت من أناس آمنوا بالفكرة الجديدة إيماناً جازماً قوياً. فتجمعوا حولها وحول قيادتها، وبدعوا في الدعوة إليها والتبشير بها في المجتمع المكي.

وقد ضمت هذه الشريحة النساء والرجال، والشيوخ والأطفال، والأحرار والعيال، والأقواء والضعفاء. إنهم خليط من الناس الذين اجتمعوا حول فكرة ما في مجتمع ما في مرحلة ما، فآمنوا بهذه الفكرة، وأخذوا يدعون إليها، وكانوا على أتم الاستعداد للتضحية والبذل في سبيلها.

وبالرغم من أن هذه الشريحة ضمت العديد من الكوادر النوعية التي تملك الكثير من المهارات والقدرات والإمكانات كأبي بكر الصديق وعثمان بن عفان وعبد الرحمن بن عوف في المجال الاقتصادي، ومصعب بن عمير في مجال التمثيل الدبلوماسي – إن صح التعبير – وعمر بن الخطاب وحمزة بن عبد المطلب وعلي بن أبي طالب في القوة والشلة والفروشية وغيرهم؛ إلا أن تلك الشريحة لم تكن تملك في مجموعها القوة الكافية بإحداث التغيير وقلب ميزان القوى لصالحها؛ بل إن إسلام حمزة وعمر – الذين أعز الله بهما الإسلام – لم تزد ثراته عن إعلان المسلمين عن أنفسهم وشعائرهم.

### دور الشريحة

ويكاد ينحصر دور شريحة البدء – في مجموعها – في التبشير والتعريف بالفكرة، والثبات عليها والصمود أمام الترغيب والترهيب الرامي إلى إثنائها عن التبشير والدعوة للفكرة. وهنا يجب التنبيه إلى أن شريحة البدء لها عمر افتراضي محدود. وأن لتلك المرحلة التي تمثلها هذه الشريحة وقتاً ودوراً محدودين. أما إذا طال أمدها ولم يتم الوصول إلى شريحة التغيير تفقد هذه الشريحة

الاتجاه، وتصاب بحالة أشبه بالشلل الفكري والتنفيذي. حيث أنها تعتقد بقدرتها على إحداث التغيير. بينما يؤدي فشلها المتكرر – نتيجة لعدم توفر الكتلة الحرجية من القوى والإمكانات – إلى فقدان الثقة بالنفس، واليأس من إمكانية التغيير، فتعلو الصيحات المطالبة بالاكتفاء بإصلاح الأوضاع الفاسدة بدلاً من تغييرها، فتخبو نبرة القوة وتلين حلة الفكرة.

### مواصفات الشريحة

ومن مواصفات هذه الشريحة الثبات والصبر والصمود والقوة، والقدرة على التبليغ والتعريف بالفكرة، وعلى الدخول بها في مساحات لم تكن قد طرقتها من قبل. كإسلام القبائل غير القرشية كقبيلتي غفار ودوس<sup>1</sup>. كما تتصف هذه الشريحة – في مجتمعها – بالاعتماد شبه الكامل على القائد<sup>2</sup>.

وهكذا نجد أن إيجاد هذه الشريحة يكاد يكون نقطة البداية الطبيعية لأي حركة أو عملية تغييرية نهضوية.

### دور القائد في هذه المرحلة

أما دور القائد في هذه المرحلة فهو رسم الطريق لأتبعه وتأمينهم وحمايتهم بكل طريقة ممكنة، بالإضافة إلى البحث الدءوب عن الشريحة القادرة على إحداث التغيير.

1

2



### شريحة التغيير:

عادةً تحتاج المشاريع الكبرى كالمشاريع الحضارية، والنهضوية، والمشاريع الأيديولوجية – والتي تهدف إلى استئناف المجتمعات وتنميتها – إلى القوة التنفيذية لإنجازها. بمعنى أنها تحتاج إلى دولة تملك حق تطبيق هذه الأيديولوجيات أو المشاريع الحضارية على المجتمعات التي تهيمن عليها. وحتى ينطوي المشروع هذه الخطوة فهو يحتاج إلى شريحة ثانية. ويمكن تعريف هذه الشريحة، بأنها الفئة القادرة على إعطاء المتعة والتمكين (توفير أداة التنفيذ)، أو ما يطلق عليها في التعبير الشرعي "ذو الشوكة" الذين يستطيعون نقل دعم الفكرة بقوة الدولة وما تمتلكه من إمكانات.

ولا يعني بكلامنا هذا إلغاء دور شريحة البدء في عملية التغيير؛ ولكننا نقصد أن شريحة البدء لا تمتلك – في مجموعها – أدوات القوة الالزمة لإحداث التغيير. سواءً أكانت تلك القوة المطلوبة عسكرية أو اقتصادية أو سياسية أو غيرها. وهنا يأتي دور شريحة التغيير التي تمتلك – في مجموعها – هذه القوة المطلوبة، فتمضي الشريحتان معاً – الرعيل الأول وذوو الشوكة – لإحداث التغيير المطلوب.

### شريحة البناء:

وعندما تتتوفر للفكرة أدوات التنفيذ، وتقوم الدولة المنشودة؛ تأتي مهمة شريحة البناء. وهي شريحة تشمل كل فصائل المجتمع؛ المؤمن بالفكرة وغير المؤمن بها. فيساهم في عملية البناء مختلف الطاقات والفصائل والتيارات الموجودة في المجتمع كجزء من التحولات الاجتماعية والحركة الاجتماعي، مع تفاوت في مساهماتها في عملية البناء. وهنا يلزم عقد اجتماعي يعمل على استيعاب جميع شرائح المجتمع وفئاته بحيث تصبح أداة من أدوات التنمية وتجنيبها أن تصبح عصا لوقف عملية التنمية.

### الشرائط الثلاث معاً:

الشريحة الأولى، وهي نقطة البدء سواءً كانت تجمع النوع الذي التف حول المصطفى ﷺ أو كانت حزباً أو تجتمعاً أو حتى أفراداً فهـي عبارة عن طليعة أو عقل مفكـر. إنـها كيان صغير. قد يكون هامشياً ومعزولاً، وقد يكون في قلب الأحداث، لكنـها على كل حال نقطة بدء.

ثم تأتي الشريحة الثانية بعدهـا، وهي الفئة الـقادرة على إعطاء المنـعة والـتمكـن، إذا ما وجدـت المـبرـر لـذلـكـ. ثم تـتـحرـكـ شـريـحةـ الـبـنـاءـ -ـوـالـيـ تـضـمـ كـلـ طـاقـاتـ الـجـمـعـمـعـةـ -ـ منـ أـجـلـ نـصـرـةـ الـفـكـرـ. ولا يـقـعـلـ دورـ هـنـهـ الشـريـحةـ (ـالـبـنـاءـ)ـ إـلاـ بـعـدـ توـفـرـ الأـدـاءـ الـتـنـفـيـذـيـةـ (ـالـدـوـلـةـ)ـ وـبـنـاءـ الـعـقـدـ الـاجـتمـاعـيـ العـادـلـ الـيـ يـنـصـفـ كـلـ الشـرـائـحـ.

### اختيار الشرائط

والـمعـضـلةـ الـحـقـيقـيـةـ الـيـ يـعـانـيـ مـنـهـاـ الـعـامـلـوـنـ فـيـ مـجـلـ الـنـهـضـةـ هـيـ الـخـلـطـ بـيـنـ هـنـهـ الشـرـائـحـ الـثـلـاثـ أوـ الـجـهـلـ بـهـاـ. فـكـثـيرـ مـنـ التـجـمـعـاتـ أوـ الـتـيـارـاتـ وـالـمـؤـسـسـاتـ لـاـ تـعـدـوـ كـوـنـهـاـ شـريـحةـ بـدـءـ،ـ وـلـاـ قـتـلـكـ مـنـ الـكـوـادـرـ الـنـوـعـيـةـ وـأـدـوـاتـ الـقـوـةـ الـمـنـاسـبـةـ مـاـ يـؤـهـلـهـاـ لـإـحـدـاـتـ التـغـيـرـاتـ الـمـأـمـولـةـ.ـ فـتـدـخـلـ فـيـ صـرـاعـاتـ نـتـائـجـهـاـ مـحـسـومـةـ مـسـبـقاـ لـصـالـحـ الـخـصـمـ،ـ بـدـلـاـ مـنـ الـانـشـغالـ بـالـوصـولـ إـلـىـ شـريـحةـ التـغـيـرـ الـمـؤـهـلـةـ لـإـحـدـاـتـ الـنـقلـةـ الـمـطلـوبـةـ.

وـسـنـجـدـ أـنـ بـعـضـ التـجـمـعـاتـ وـالـتـنـظـيمـاتـ هـيـ أـقـرـبـ مـاـ تـكـوـنـ فـيـ كـوـادـرـهـاـ وـعـقـلـيـاتـهـاـ وـقـدـرـاتـهـاـ إـلـىـ شـريـحةـ الـبـنـاءـ الـمـنـوـطـ بـهـاـ إـدـارـةـ الـمـشـرـوـعـ عـقـبـ الـوصـولـ إـلـىـ الـأـدـاءـ الـتـنـفـيـذـيـةـ،ـ بـيـنـمـاـ يـزـجـ بـهـمـ قـادـرـاتـهـمـ فـيـ عـمـلـيـاتـ تـغـيـرـ مـحـسـومـةـ لـصـالـحـ الـخـصـمـ.ـ فـيـخـسـرـ الـمـشـرـوـعـ كـوـادـرـ الـصـالـحـيـنـ لـعـمـلـيـةـ الـبـنـاءـ بـعـدـ التـغـيـرـ.



نفهم من ذلك أن الخلط أو الجهل بهذه الشرائح يؤدي إلى كوارث حقيقة في ميادين التغيير.

كما يصيب أفراد هذه الشرائح بالإحباط واليأس والشعور بالعجز.

إذا تبين لنا خطورة الخلط بين الشرائح الثلاث أو الجهل بها، وقرر قادة النهضة وطلابها

ضرورة اختيار الشريحة المناسبة لكل مرحلة، نجد أمامنا معضلة أخرى كبيرة. فشريحة البدء يسهل تكوينها

بأي صورة من الصور. فلجتماع أنس حول فكرة ما واقتناعهم بأهميتها، ثم إنشاء منظمة أو تنظيم أو

حزب أو جماعة لمحاولة تنفيذ هذه الفكرة على أرض الواقع أمر في غاية السهولة. ولا أكل على ذلك من

كثرة التنظيمات والجماعات والفصائل والتيارات في العالم الإسلامي؛ بل وفي العالم كله. فالتنظيمات

والجمعيات أكثر من أن تُحصى. إنما المعضلة الحقيقة التي تقف أمام المشاريع، هي الوصول إلى شريحة

التغيير القادرة على نقل المشروع من مجرد تنظيم أو تيار أو جماعة تحارب وتُقاوم إلى دولة تحمل

المشروع وتزود عنه وتصبغ المجتمع به.

ويظن البعض نتيجة لقراءاتهم للتاريخ، أو تقليدياً لمقولات الأقدمين، أن هناك طريقة واحدة

للوصول إلى هذه الشريحة التي لديها المنعة. ولكن الدراسة التاريخية المركزية تشير إلى أن عملية الوصول

إلى هذه النقطة، والانتقال بالمشروع من طور الاستضعف إلى طور التمكين، له من الوسائل ومن

الاختلافات ما بين فصول السنة وما بين الليل والنهار وما بين تعدد الألوان والظلال في الكون.

فالساحة مفتوحة للتفكير والتصور والتخيل؛ لا تحددها حدود.

## خبار الرسول

ولننظر في سيرة المصطفى ﷺ. فلقد ظل رسول الله ﷺ يدعو أهله وأصدقائه وعشيرته المقربين سراً مدة ثلاثة سنوات. بعدها كان الجهر بالدعوة. فكانت دعوة كبراء مكة للإسلام، واتباع القيادة الجديدة. وظل رسول الله ﷺ يرجو أن يؤتيه هذا الخيار ثماره بإسلام القيادة المكية - شريحة التغيير - التي تستطيع نقل الفكرة الإسلامية من جماعة مضطهدة مستضعفة إلى دولة - إن صح التعبير - تملك تطبيق البرنامج الإسلامي على كل المجتمع المكي وتصبغه بالصبغة الإسلامية. ولكن هذا الخيار لم يؤتي ثماره. فالقيادة المكية ظلت على شركها، وظلت مقاومة ومعاندة.

وبداءً من العام العاشر للبعثة، أي بعد سبعة سنوات من محاولة الوصول لشريحة التغيير المكية، وإحساس النبي ﷺ بعدم جدوى هذه المحاولة، انتقل الرسول ﷺ إلى محاولة الحصول على شريحة التغيير من خارج مكة، من خلال الاتصال بالقبائل الخفية، وكانت البداية بخروجه للطائف - ثاني أكبر قبيلة بعد قريش. وفي هذا يقول المقرizi: "ثم عرض ﷺ نفسه على القبائل أيام الموسم، ودعاهم إلى الإسلام، وهم:

- ١- بنو عامر،
- ٢- وغسان،
- ٣- وبنو فزاره،
- ٤- وبنو مرة،
- ٥- وبنو حنيفة،



٦ - وبنو سليم،

٧ - وبنو عبس،

٨ - وبنو نصر،

٩ - وثعلبة بن عكابة،

١٠ - وكندة،

١١ - وكلب،

١٢ - وبنو الحارث بن كعب،

١٣ - وبنو عذرة وقيس بن الخطيم،

١٤ - وأبو اليسر أنس بن أبي رافع<sup>١</sup>.

فإذا أضفنا إلى هذه القبائل محاولة الطائف ومحاولته مع أهل يشرب سنجد أن مجموع المحاولات

التي قام بها الرسول ﷺ للوصول إلى الشريحة التغيرية يصل إلى ستة عشر محاولة.

ثم لتنقل إلى نوع الخطاب الذي كان الرسول ﷺ يوجهه إلى هذه القبائل. يقول المقرizi:

".. وجعل يقول: من رجل يحملني إلى قومه فيمعنى حتى أبلغ رسالة ربى فإن قريشاً قد منعوني

أن أبلغ رسالة ربى؟"<sup>٢</sup>.

و سنلاحظ هنا وضوح دور الشريحة في قوله "فيمعنى". أي أنه يريد القوة والمنع والشوكه من



يستجيب له من القبائل.<sup>١</sup>

وإذا انتقلنا إلى نوع التفاوض الذي تم، ونوع الشروط التي تم وضعها، سنجد أن المدفأ الأساسي هو الوصول إلى قوة قادرة على وضع المشروع في موقع التنفيذ من خلال كامل أجهزة الدولة وطاقاتها وملكاتها وقدراتها.

وحتى عندما حصل رسول الله ﷺ على الشريحة ذات الشوكة تدرج في مفاوضاته معها. فكانت البيعة الصغرى أو بيعة النساء. وسنجد أن بنود هذه البيعة خاليةً من قضية المنع، وامتلاك القوة. لأنه لا يستطيع الجرم بعد بإمكانيات هذه الفتنة القادمة التي قد لا تمتلك مثل هذه القوة المطلوبة. وهكذا أرسل رسول الله ﷺ مبعوثه مصعب بن عمير إلى يثرب ليرفع واقع المجتمع اليهودي، وللوصول إلى الشريحة القيادية التغييرية هناك.

أما بيعة العقبة الثانية فكانت مع أهل المنع. وكانت مع قيادات يشرب الذين يستطيعون أن يدعموا المصطفى ﷺ بالقوة التنفيذية. إذن هذا السعي المتعدد هو وليد دراسة البيئة. فقد كان تكوين البيئة السياسي تكويناً تمتلك فيه القبائل جيوشها الخاصة. وكان يمكن الانتقال إلى قبيلة ذات منع، لتكوين أول نواة تمتلك قوة حقيقة، كما تمتلك سلطتها التنفيذية.

بعض العاملين في الساحة النهضوية يقفون عند هذا النموذج. ولا يرون فيه الإطلاق. بمعنى أنهم يتزكون المفهوم وهو ضرورة الوصول إلى الشريحة ذات الشوكة والمنعة ويلحدون التجربة على إطلاقها بمعنى أهمية الهجرة وتكوين جيش كما فعل رسول الله ﷺ. والحقيقة الساطعة للعيان أن من يتبع الإطلاق ويفتقده المفهوم يعاني من خلل في تصوره عن المفهوم الأساسي وهو أهمية الوصول إلى القوة التنفيذية، أيًّا كانت طبيعتها، والتي تختلف بالضرورة باختلاف الزمان والمكان والظروف.



## الخيار الروسي

أما في تجربة الثورة البلشفية في روسيا فقد كان الثوار الروس يفكرون في كيفية الوصول إلى هذه المنعة، والوصول إلى الفئة التي تستطيع أن تنقل السلطة التنفيذية إليهم؟! وهنا وقع اختيارهم على طبقة العمل. فالحزب الشيوعي حدد نقطة البدء، وحدد الشريحة التي ستنتقل إليه المنعة والقوة، فاختار عمال المصنع.

والدولة الروسية كانت من الدول الصناعية – وكانت ساعتها متخلفة صناعياً عن بقية أوروبا – التي تعتمد في اقتصادها على المصانع والصناعات المختلفة. ومن المعروف أن الذين يحركون هذه المصانع هم العمال. وبذلك فإنهم يمثلون عصب الاقتصاد الروسي. وعندما تمكن الثوار الروس من الوصول إلى هذه الشريحة أصبحوا بالفعل يتحكمون في الاقتصاد.

ولما كان المال هو أحد أعصاب القوة الرئيسية للدولة كانت السيطرة عليه تجعل الثوار يتلذّتون زمام المبادرة والقدرة على إحداث التغيير، وفرض إرادتهم وإملاء شروطهم على النظام القيصري الذي كانوا يعملون على إزالته.

## الخيار الصيني

وحتى الصين في نهضتها الحديثة لم تهمل هذا القانون. فرغم اختيار ماوتسى تونج للشيوعية كوسيلة لتطوير الصين إلا أنه لم يستنسخ التجربة الروسية؛ بل اختار شريحة أخرى مغايرة للشريحة التي اختارتتها الثورة الروسية. فبينما كانت شريحة العمل هي الشريحة المؤثرة في روسيا كانت شريحة

ال فلاحين هي الشريحة المؤثرة في الصين. لذا اعتمد ماوتسى تونج على الفلاحين لإسقاط النظام الإمبراطوري الإقطاعي.

### التجربة العباسية

وإذا درسنا نموذج قيام الدولة العباسية، سنجد أن العباسيين قد راهنوا على التبشير في منطقة نائية هي منطقة خراسان. وبالرغم من أن القوة المتuelle للتغيير هي قوة عربية إلا أن اختيار أهل خراسان كان بناءً على مواصفات ومعايير محددة. وضعها مؤسس الدعوة العباسية محمد بن علي بن عبد الله بن عباس. حيث نجد يقول: {إن الشام أموية ولا يعرفون إلا آل أبي سفيان، والبصرة عثمانية - نسبة إلى عثمان بن عفان - أي يدينون بالكف عن القتل والقتل، ويقولون كن عبد الله المقتول ولا تكن عبد الله القاتل، والكوفة شيعة علي، وأما الجزيرة - بين دجلة والفرات - فخوارج مارقة، أعراب مسلمون في أخلاق النصارى، وأما مكة والمدينة فتعيشان على ذكرى أبي بكر وعمر)، وأما خراسان فهيها العدد الكبير والجلد الظاهر، وصدور سليمة، وقلوب فارغة لم تتقسمها الأهواء}. فأهل خراسان بتعبير اليوم هم " مادة خام ".<sup>٣</sup> هذا بالإضافة إلى بعدها عن مركز الدولة في دمشق.

هذا التعدد والتنوع والتلون في اختيار الشريحة المناسبة لعملية التغيير، وفي اختيار التموقع المناسب لشريحة البدء لا تحده حدود، وليس له نمط واحد أو طريقة واحدة. والفكر الإنساني والتجربة البشرية غنية ومليدة بالتجارب والأفكار والإبداعات والابتكارات. لذلك فإن الفئات التي تتخلص



حول تصور واحد حول ما يجب عمله، وتغلق عقلها ولا ترك لخيالها العنان ليبدع ويبتكر؛ لا يمكن أن تتحقق نهضة. فهذه الاختيارات الجامدة والتقليد الحرفى، يحول دون التفكير المهدى بسنن الله سبحانه وتعالى في الكون.

### **الشرايئ التغذوية**

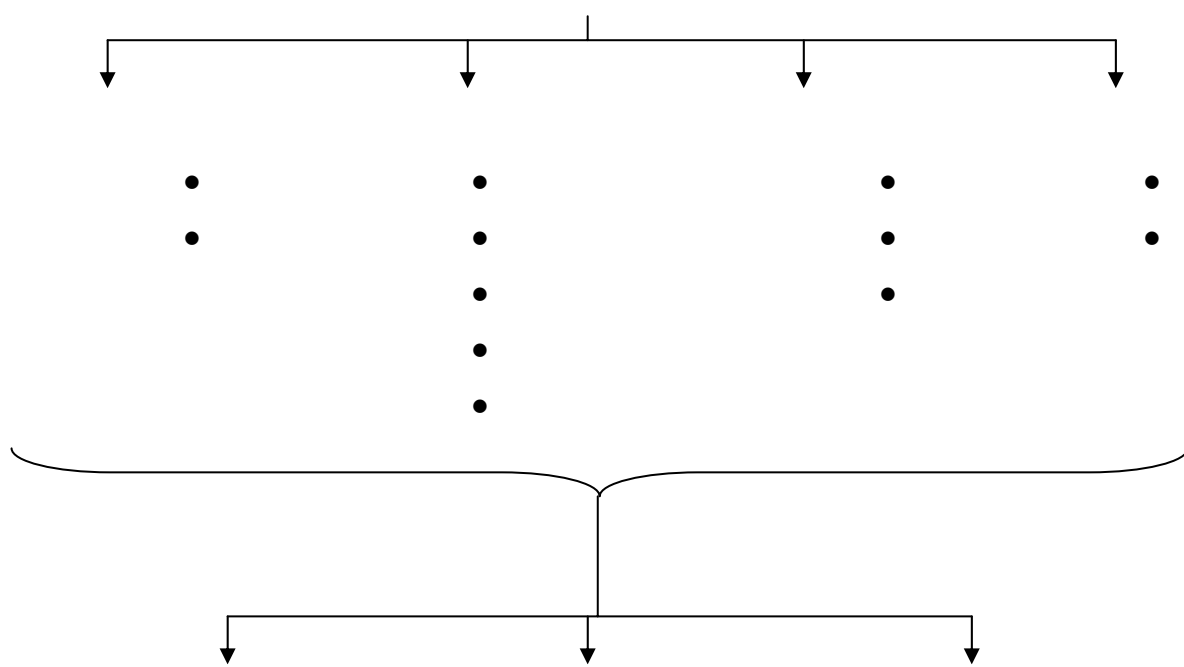
ويمكن تقسيم الشريحة التغذوية طبقاً للاعتبارات التالية:

١. الأعمار: طلاب أو ما فوقهم.
٢. الطبقة الاجتماعية: عليا أو وسطى أو دنيا.
٣. المهن: العمل أو الفلاحين أو المثقفين أو التجار أو العسكريين.
٤. المستوى التعليمي: أساسى أو جامعى.

واختيار الشريحة المناسبة عمرياً واجتماعياً ومهنياً وتعليمياً يعتمد على ثلاثة عوامل:

١. تصور التغيير.
٢. وسيلة التغيير.
٣. عمق التغيير ( مدى التغيير المطلوب هل هو شامل أم جزئي؟).





أما بعد التمكين فالمجتمع يحتاج إلى كل طاقاته، سواءً المختلفة دينياً أو مذهبياً أو طائفياً أو عرقياً.

فكل ما يمكن أن يكون جزءاً من المجتمع فالمجتمع في حاجة إليه. ويمكن استثماره في عملية البناء ما وجد الإنصاف والعدل. وكثيرٌ من يدعون إلى الإصلاح والتغيير تقوم أفكارهم وتصوراتهم على إقصاء الآخرين عقب التمكين. وهم بذلك واهمون وخطئون. لأن عملية بناء الدولة تسبقها مرحلتين:

• مرحلة البقاء.

• ومرحلة الاستقرار.

وهاتين المرحلتين تمثلان مقدمتان ضروريتان للبناء.

فعادةً بعد أن تتمكن حركة أو تنظيم أو تجمع ما من إحداث التغيير والوصول إلى القوة التنفيذية فأول ما يواجهه هو تحدي البقاء أو الوجود. بمعنى أن يستطيع السيطرة على زمام الأمور ومواجهة التحديات الداخلية والخارجية التي تحدث عادة مع التغييرات. فإذا تمنت هذه القوة الناشئة من تخطي هذا التحدي وأصبح القضاء عليها أو إزالتها مستحيلاً تبدأ مرحلة البحث عن الاستقرار، لتبدأ بعدها مرحلة البناء. وفي هاتين المرحلتين الأوليين – البقاء والاستقرار – يحتاج المجتمع إلى طاقات كل أبنائه على اختلاف مشاربهم وتوجهاتهم وأيديولوجياتهم. فإذا ما قامت الحركة التغييرية بإقصاء البعض، وكيل الاتهامات للبعض الآخر، ورفضت الاعتماد إلا على أبنائها، فإنها لن تستطيع تخطي هاتين العقبتين (تهديد الوجود والاستقرار).

لذا فإن المجتمعات التي ستفتقد العدل لاحقاً من الأفضل لها ألا تقوم، لأن الذي سيحدث بعد قيامها أنها إما أن تفقد نصاب البقاء، وإما أن تفقد نصاب الاستقرار، وبالتالي لا يحدث النماء الذي وعدت بتحقيقه.

## العدل

لابد أن تكون المنظومة الفكرية لثبات التغيير صحيحة، وخاصة حول قانون العدل الحقيقي، قبل أن تباشر عمليات التفكير في التغيير الاجتماعي. فمراجعة المنظومات الفكرية الموجدة عند حركات التغيير في المجتمعات العربية والإسلامية، مقدمة ضرورية للحصول على نتائج جليلة بعد أن تدفع التكاليف الغالية في عملية التغيير.

وكل الكتب السماوية تدعو أن يقوم الناس بالقسط. وإذا افتُقد العدل تحت أي مسمى أو شعار ديني أو مذهبي أو طائفي فلابد أن تنتكس الأمور بعد ذلك. هذه المسألة يجب أن تكون من أولويات التفكير النهضوي في المجتمعات الإسلامية.

## تساؤل

ماذا إذا فقدت أي جماعة التصور الواضح عن شريحة التغيير، والمحصرت في عملية التجميم المستمر دون رؤية لطريق التغيير؟!

تخيل معنا أن شركة أو مؤسسة لها ضوابط معينة، يتم فيها تجميع موظفين بصورة مستمرة، ثم لا يوجد عمل حقيقي لهؤلاء الموظفين، ولا يوجد تصور لتفعيلهم خلال برنامج زمني، بل يحاول

رؤساء الشركة إلهاءهم بأي نوع من الأعمال. ماذا سيحدث بعد أن تنتقل هذه الطاقات إلى ساحة

ال فعل؟!

هذا الاحتقان المزمن داخل هذه الشركة، سيتتج عنده احتكاكات وصراعات وتفجرات كثيرة.

وستتحول الطاقة المبدعة من محاولة معالجة قضايا الواقع الخارجي إلى محاولة معالجة الواقع الداخلي

وتشققاته وشروعه، وعندما تنتكس كل عمليات التبشير التي تمارسها مثل هذه الفئة.

وإذا كنا قد صدرنا كتابنا "النهضة.. من الصحوة إلى اليقظة" بباب العلم قبل القول والعمل

فذلك لأهمية العلم. فكثير من أبناء وقادة الحركات التغييرية يفتقدون العلم الحقيقي بقضية التغيير،

وأدوات تحقيقه ومراحله. فهم يعتقدون أن هذا التغيير يحدث بطريقة غيبية. لا يعلمون كيفية ولذنهم

يعتقدون في حتمية حدوثه!!

### العامل الزمني

إن العامل الزمني خطير جداً لأي شريحة بدء، ذلك أن وصول قادة هذه الشريحة إلى شريحة

التغيير التي تصل بالمشروع إلى أداة التنفيذ (الدولة) يكون هو شغلها الشاغل، ونلحظ أن الرسول ﷺ

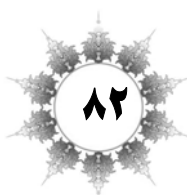
وهو يبحث عن الشريحة، كان ما يشغلة هو طلب المنعة والنصرة، وإلا فقدت شريحة البدء الاتجاه،

فسريحة البدء ليست عرضة لأن تتبعق عليها الأجيال، فتمر الأجيال تلو الأجيال، والشريحة ساكنة لا

تباحث عن شريحة التغيير. إنه التحدي الكبير الذي يواجه قادة شريحة البدء، إذ العثور على شريحة

التغيير هو ضمان استمرارية المشروع نحو أهدافه، أما شريحة البناء فهي التي تتبعق عليها الأجيال

لترفع البناء طبقة تلو طبقة في عقود تتلو عقوداً.



## مستلزمات القانون:

### ٤- المعرفة:

فمعرفة القانون هو أول ما يجب على قادة وطلاب النهضة. وتشمل المعرفة القدرة على الإجابة على التساؤلات المتعلقة بشرائح التغيير ومواصفات كل شريحة، والأعمال أو الأدوار المختلفة التي تستطيع الشرائح القيام بها، وطبيعة دور القائد مع كل شريحة.

### ٢- الاستخدام:

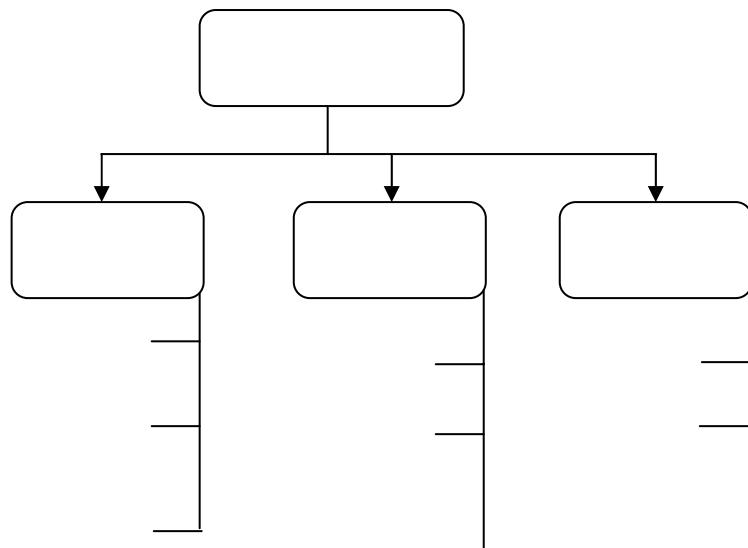
فالقانون إن تمت المعرفة به وجب استخدامه في التغيير استخداماً محنكاً، وذلك من خلال:

- اختيار الشريحة المناسبة لكل مرحلة.
- عدم تكليف الشريحة بأكثر مما تتحمل. فما تطالب به شريحة البدء غير ما تطالب به شريحة التغيير غير ما تطالب به شريحة البناء.
- الاستفادة من التجارب البشرية المختلفة.

### ٣- عدم المصادمة:

وتتم مصادمة القانون والحصول على نتائج عكسية في حالة اختيار شريحة واحدة لكل الأدوار، أو تكليف كل شريحة بما لا يناسبها. أو أن يطول أمد البحث عن شريحة التغيير.<sup>١</sup>

<sup>1</sup> إن



### معادلات القانون

- شريحة بداء = حملة الفكرة الأولياء
- شريحة تغيير = ذوق الشوكة
- شريحة بناء = أصحاب الطاقات من كل اتجاه
- شريحة بداء + زمن طويل = فقد الاتجاه
- مشروع تغييري - شريحة تغيير = مشروع خيري تربوي

## القانون الخامس

### القوة والخصوصية



**منطوق القانون:**

"إن قوة الأمم ونهضاتها إنما تقاد بمحضتها في إنتاج الرجل الذين توافر فيهم شرائط الرجولة

**الصحيحة"**

**مفردات القانون:**

**الخصوصية:** ونقصد بها حيوية الأمة وقدرتها على إنتاج العدد الكبير من الرجال القادرين على النهوض

بها بلا انقطاع.

**الإنتاج:** ونقصد به المُخرج أو الناتج النهائي لعمليات الانتقاء والتربية والإعداد الالزمة للفرد لكي

يتتمكن من المشاركة في عمليات التغيير والتحول الاجتماعي.

**أهمية القانون:**

إن قوام أي حركة نهضوية هم الرجال. وبدون هؤلاء الرجال الذين يأخذون على عاتقهم

تحويل الأفكار إلى واقع؛ يبقى المشروع أسير النظريات. بإعداد الرجال وتجهيزهم لحمل المشروع

والانتقال به ضرورة لا غنى عنها.

### أسئلة محيرة:

إن قضية التربية أو إعداد الرجل تُعد من أهم القضايا والملفات التي ينبغي أن يهتم بها العاملون في مشروع النهضة. وقد تعددت الاجتهادات وطرحـت الكثير من الآراء حول هذا الموضوع في مرحلة الصحوة، إلا أنه لا زالت هناك أسئلة كثيرة تحير القادة والعاملين في المشروع. ومنها على

سبيل المثال:

- من هم الرجل المطلوب لإعدادهم؟
- من الذي سيعدهم؟
- على أي شيء سيتم إعدادهم؟
- ما هو المخرج النهائي للعملية التربوية؟
- كم تستمر هذه العملية التربوية؟
- ما هي وسائل التربية؟
- ما هي مؤشرات نجاح عملية التربية؟
- متى يمكن أن تستوفي التربية شروط الإقدام على عمليات التغيير؟
- كيف نحافظ على المتربيـن؟
- كيف نسمح لهم بأن يقودوا؟
- ما المقصود بالقاعدة الصلبة وكيف تتحقق؟
- كيف ستتم عملية التربية في ظل جهود تعليمية وإعلامية أخرى قد تجهض هذه العملية التربوية؟



ونحن لا ندعى أننا نستطيع الإجابة على كل هذه التساؤلات أو غيرها مما يحول بعقول قادة وطلاب النهضة، ولكننا نفتح السبيل لكل مهتم بهذه القضية ليعيد النظر والبحث والتفكير. وحتى يتم تطوير الملف التربوي في مشروع النهضة بما يناسب المرحلة الجديدة (مرحلة اليقظة) التي تقف الأمة على اعتابها وتوشك أن تلجم فيها.



## تعريف التربية:

"ال التربية في الإسلام تعني بلوغ الكمال بالتدريج ويقصد بالكمال هنا كمال الجسم والعقل

والخلق لأن الإنسان موضوع التربية".<sup>1</sup>.

وهي " تستهدف مساعدة الفرد على تحقيق ذاته وتنمية قدراته وإمكانياته وتزويده بالمهارات

المعرفية والسلوكية والعملية التي تمكنه من أن يحيا حياة حرة كريمة بعيدة عن الجهل وشبح الفقر

وإهانة القيمة والكرامة الإنسانية".<sup>2</sup>

## تربية الرسول ﷺ لأصحابه

و قبل أن نتطرق إلى تربية الرسول ﷺ لأصحابه نود أن نشير إلى تعريف المحدثين للصحابي.

"فالصحابي عند المحدثين هو من لقي النبي ﷺ مؤمناً به ومات على الإسلام. ومن جهة ثانية يدخل

فيمن لقي النبي ﷺ - كما يقول الحافظ ابن حجر - من طالت مجالسته أو قصرت، ومن روى عنه

ومن لم يروِ، ومن غزا معه ومن لم يغُزْ، ومن رأه رؤية ولم يجالسه، ومن لم يره لعارض كالعمى".<sup>3</sup>. وعلى

ذلك يدخل في جملة الصحابة من شهدوا حجة وخطبة الوداع مع رسول الله ﷺ، والذين بلغ عددهم

تسعين ألفاً.

والنبي يتأمل في تربية الرسول ﷺ لأصحابه يجد أمراً عجيباً. فقد انقسم الناس باعتبار تلقיהם

للتربيـة من رسول الله ﷺ كماً وكيفاً إلى ستة أقسام:

---

1

2

3

4



١- القسم الأول: ويشمل الذين لازموا رسول الله ﷺ وصحابه في مكة وتلقوا عنه الوحي آية تلو آية، مثل أبي بكر وعلي رضي الله عنهم، وهؤلاء عددهم قليل جداً إذا ما قورن بغيرهم، يصل في أكثر التقديرات إلى ثلاثة صاحبائياً. فإذا استبعدنا من هذا القسم الجموعة التي هاجرت إلى الحبشة وكانوا يزيدون على المائة - ثلاثة وثمانين رجلاً وثانية عشرة امرأة - سنجد أن هذا القسم الذي لازم النبي ﷺ و أصحابه وتلقى عنه مباشرةً منذ بعث النبي ﷺ وحتى وفاته لن يتجاوزا المائتي صاحبٍ.

٢- القسم الثاني: ويشمل الذين أخذوا الأمر من الرسول ﷺ بترك مكة، سواءً للهجرة إلى الحبشة مثل جعفر بن أبي طالب - وكان عددهم حوالي مائة صاحبٍ. أو الذين أسلموا في مكة وأمرهم الرسول ﷺ بالعودة إلى قبائلهم وألا يأتوه إلا إن أظفره الله على عدوه مثل أبي ذر الغفارى وأبي موسى الأشعري.

٣- القسم الثالث: ويشمل الذين أسلموا بالمدينة قبل أن يأتيها رسول الله ﷺ وكانت البيعة معهم على النصرة والجهاد.

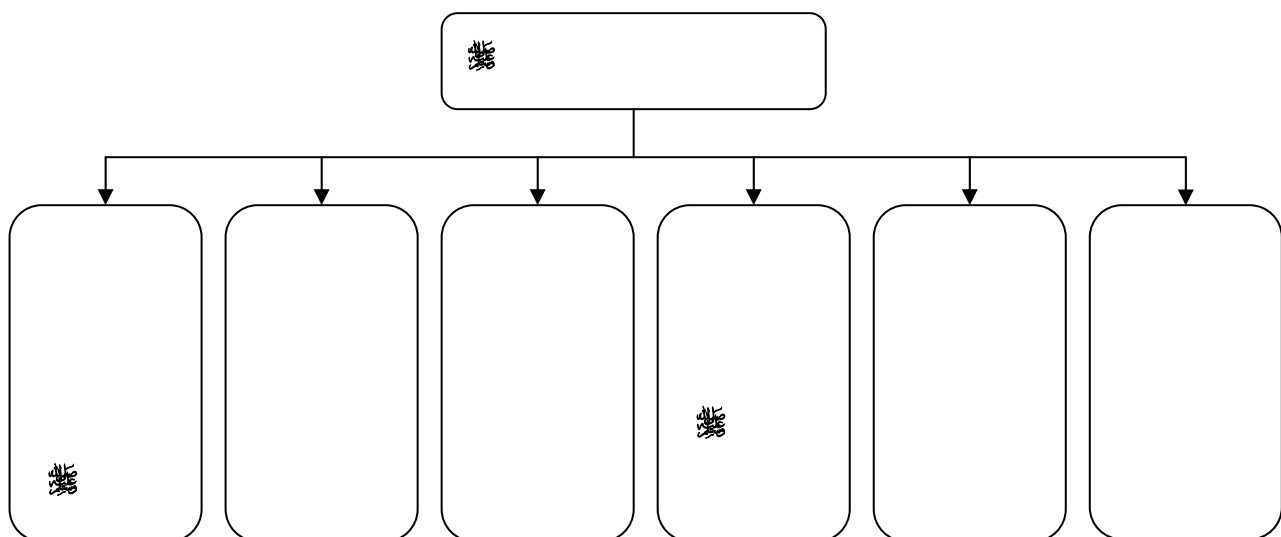
٤- القسم الرابع: ويشمل الذين أسلموا أثناء الصراع والجهاد فلحقوا بالمدينة مثل خالد بن الوليد ونعيم بن مسعود وعمرو بن العاص.

٥- القسم الخامس: ويشمل الذين كانوا يكتمنون إسلامهم ولم يسلموا إلا قبيل الفتح، ولكنهم كانوا ينصرُون رسول الله ﷺ مثل العباس عم النبي ﷺ.

٦- القسم السادس: ويشمل الذين أسلموا بعد الفتح ولحقوا بشرف صحبة رسول الله ﷺ قبل موته كسهيل بن عمرو وعكرمة بن أبي جهل وأبو سفيان بن الحارث.

وستنفق قليلاً مع كل صنف من هؤلاء لتعرف على كيفية تلقיהם للتربيـة النبوـية، ونبـحـثـ فيـ

مقدار ما تلقـوهـ بالـمقارـنةـ بـنوـعـيـةـ الأـدـاءـ الـذـيـ مـارـسـوهـ،ـ والمـهـامـ الـتـيـ وـكـلـتـ إـلـيـهـمـ فـيـ المـشـرـوـعـ الإـسـلـامـيـ.



#### ١- القسم الأول:

لاشك أن الذين لازموا الرسول ﷺ في مكة - مثل أبي بكر وعمر وعلي وغيرهم من الصحابة الأخيار - كانوا يتلقون الوحي منه ويتأثرون بسلوكه وتوجيهاته المباشرة. ولكن المتأمل في الجرعة التربوية التي تلقواها قبل انتطافهم لنصرة هذه الفكرة الجديدة يجد أنها يمكن أن تلخص في جملة واحدة: "أنهم آمنوا بفكرة الرسول ﷺ وصدقوا أنه نبي مرسـلـ منـ ربـهـ". لكن هذا الإيمان لم تكن وراءه تفاصيل أو تفريعات كثيرة، حيث كان يتنزل الوحي ببطء حسب المواقـفـ والأـحداثـ.ـ وـسـنـجـدـ أـبـاـ بـكـرـ يـنـطـلـقـ لـنـصـرـةـ الـفـكـرـ الـجـديـدـةـ وـالـدـعـوـةـ لـهـ،ـ فـيـسـلـمـ عـلـىـ يـدـيـهـ خـمـسـةـ مـنـ الـعـشـرـةـ الـمـبـشـرـينـ بـالـجـنـةـ،ـ<sup>١</sup>

ويعتق العبيد، ويقف لقريش يحول بينها وبين إيزاء رسول الله ﷺ. ولم يكن وراء كل هذا الفعل

الضخم وتلك الممارسات الفعالة سوى بعض من قصار السور وبعض الآيات، بالإضافة إلى التلقي

المباشر من شخص رسول الله ﷺ.

ومن الأمور العجيبة أن حمزة بن عبد المطلب وعمر بن الخطاب رغم أنهم أسلموا في نهاية العام

الخامس منبعثة إلا أنهم سبقاً في أدائهم ونصرتهم للمشروع الإسلامي الكثير من رافقوا رسول الله

منذ اليوم الأول وتربوا على يديه الشريفتين. قال ابن مسعود: إن إسلام عمر كان فتحاً، وإن هجرته

كانت نصراً، وإن إمارته كانت رحمة، ولقد كنا ما نصلى عند الكعبة حتى أسلم عمر، فلما أسلم قاتل قريشاً

حتى صلى عند الكعبة وصلينا معه.<sup>1</sup> فما الذي تربى عليه عمر رضي الله عنه حتى يتأهل للقيام بهذه المهمة،

التي لم يستطع أن يقوم بها من سبقه من الصحابة والذين سبقوه في التربية كذلك.

يتبين لنا مما سبق أن النبي ﷺ لم يحدد جرعة تربية ي يجب على المسلم أن يأخذها قبل أن يلتحق

بالعمل في المشروع الإسلامي - اللهم إلا الشهادتين - ثم يستكمل تربيته في غمار الأحداث.

## ٢- القسم الثاني:

الذين أخذوا الأمر من الرسول ﷺ بترك مكة وهؤلاء صنفان:

صنف بعثه الرسول ﷺ إلى الحبشة بعد ستين من جهرية الدعوة وقل لهم ﷺ: "لو خرجتم إلى

أرض الحبشة فإن بها ملكاً لا يظلم عنده أحد وهي أرض صدق حتى يجعل لكم فرجاً مما أنتم فيه".<sup>2</sup>.



وصنف أسلم وعاد إلى قبيلته يدعوها، ثم عاد إلى النبي ﷺ في المدينة بعد أن أظهره الله.

والذي يتأمل في إرسال الرسول ﷺ لصحابته إلى الحبشة – وهم ما زالوا حديثي عهد بالإسلام

– يتبدّل إلى ذهنه مجموعة من التساؤلات:

- ما المدة الزمنية التي قضتها الصحابة في الحبشة؟
- من الذي كان يربّيهم في الحبشة طوال هذه الفترة؟
- ألم يكن أهلها يدينون بالنصرانية التي قد تفتّن المسلمين؟!

لقد كانت الهجرة في السنة الخامسة منبعثة، وعلى أفضل التوقعات فإن الوحي كان يصل

للمسلمين في الحبشة بشكل أو بآخر، لكن شخص النبي ﷺ - المربّي - لم يكن معهم. وقد ضمت

هجرة الحبشة الثانية حوالي ثلاثة وثمانين رجلاً وثمانين عشرة امرأة. وإذا تأملت هذا العدد فستتجده

يتكون من مجموعة كبيرة وكتلة ضخمة من الذين أسلموا.وها هو الرسول ﷺ يبعدهم عنه وعن

حضنه التربوي مدة تقارب من الخمسة عشرة سنة، ليعودوا مرة أخرى إليه بعد فتح خير في السنة

السابعة من الهجرة.

إنها خمسة عشرة سنة كاملة وهم بعيدون عن النبي ﷺ. فمن الذين رباهم وعلمهم؟! وكيف

يخاطر الرسول ﷺ ويبعث بهذه المجموعة - حديثة العهد بالدين الجديد - ليعيّموه وسط مجتمع

نصراني يتعصب لعقيدته ذات الشرعية التاريخية ويدافع عنها؟! وهل بعد قدومهم إلى المدينة أجلسهم

رسول الله ﷺ إلى جواره ليستكمّلوا تربيتهم ويأخذوا ما فاتهم أم أطلقهم لاستكمال المشروع جهاداً

وبذلة؟!



إن المتأمل في سيرة رسول الله ﷺ سيجده قد أطلق جعفر بن أبي طالب - زعيم المهاجرين إلى الحبشة - أميراً على رأس الجيش في غزوة مؤتة بعد عودته إلى المدينة ببضعة أشهر فقط. وكان في الجيش عبد الله بن مسعود والمقداد بن الأسود.<sup>١</sup> وهما من مهاجري الحبشة أيضاً.

هذا عن مهاجري الحبشة، أما بعض الصحابة الآخرين فقد أمرهم الرسول ﷺ بالعودة إلى قبائلهم. وكان منهم أبو ذر الغفارى الذي أسلم ولم يأت النبي ﷺ في المدينة إلا ومعه قبيلتي أسلم وغفار. ترى من الذي ربى أبي ذر وقبيلتي أسلم وغفار طيلة هذه الفترة؟!

### ٣- القسم الثالث:

ويمثله مجموعة من الأوس والخزرج الذين أسلموا ولم يتلقوا هذه التربية المكية الطويلة فكان إسلامهم إسلام جهاد ونصرة. ولا يختلف اثنان في قصر المدة الزمنية للتربية التي تلقاها الأنصار إذا ما قورنت بالمهاجرين.

### ٤- القسم الرابع:

ويمثله من أسلموا أثناء الجهاد والصراع مثل خالد بن الوليد. فإذا به يقود جيوش المسلمين بعد عدة أشهر من إسلامه رغم أنه لم يمر بعملية تربوية معقلة تستمر عشرات السنين.

### ٥- القسم الخامس:

ويمثله بعض الذين كانوا يكتمون إسلامهم في مكة أو لم يسلموا إلا قبيل الفتح. وقد استعمل النبي ﷺ بعضهم مثل العباس، فكان من شهد بيعة العقبة الثانية - وهو لم يسلم بعد - بينما لم يعلم



بها الكثير من الصحابة آنذاك. ترى ما هي نظرية الرسول ﷺ في التربية؟ وكيف يقدم عمه وهو غير

مسلم؟! أليس معرضاً للفتنة؟ إنه لم يرتكب إيمانياً؟! ترى هل يثبت؟!

## ٦- القسم السادس:

ويمثله الذين أسلموا بعد الفتح من أمثل عكرمة بن أبي جهل وسهيل بن عمرو وصفوان

بن أمية. وكلهم كانوا من الذين أبلوا بلاءً حسناً فيما بعد. وثبتوا في وجه موجة الردة التي اجتاحت

الجزيرة العربية عقب وفاة رسول الله ﷺ رغم الbon الشاسع - من حيث التلقي من النبي ﷺ - بينهم

وبين السابقين الأولين من الصحابة الأخيار رضوان الله عليهم جميعاً.

كيف نقرأ كل هذه الممارسات التربوية النبوية؟ وماذا كانت رؤية رسول الله ﷺ للعملية

التربيوية؟!

## **خياركم في الجاهلية خياركم في الإسلام إذا فقهوا<sup>١</sup>**

هذه هي القاعدة التي وضعها رسول الله ﷺ والتي تفسر لنا فكرة التربية. إن التربية أمر لا بد

منه، وهو مستمر مع الإنسان حتى مماته. لكن الإنسان المبدع القوي المنتج وهو خارج دائرة الإسلام هو

نفسه داخل دائرة الإسلام إذا فقه الدين وفقه حقيقة المعتقد الجديد الذي آمن به. فكم أخذ عمر بن

الخطاب من لحظة اعتناقه للإسلام إلى أن يصبح قائداً لأول مسيرة - إن صحة التعبير - طافت حول

الكعبة؟! كم أخذ من الوقت؟! وهل تلقى قدرأً معيناً من المعلومات قبل انطلاقاته حتى يُجاز لمثل هذا

الفعل؟! يقول ابن مسعود من رواية البخاري {ما زلنا أعزه منذ أن أسلم عمر}. إن عمر رضي الله عنه



كان قوة للإسلام، ولم تكن قوته مستمدّة من التربية التي تلقاها أول إسلامه، بل هو الذي منح المسلمين القوة بإذن ربها.

فحمزة وعمر رضي الله عنهمَا كانا أصحاباً بأس وعزم وقوة في الجاهلية، فلما أسلمَا سخراً هذه القوة للإسلام. لكنهما لم يكونا بحاجة إلى تربية خاصة ليكونا أقوىاء. وبالمثل كان سيف الله المسؤول خالد بن الوليد فارساً بطبعية الحال. وقبل إسلامه كان سيفاً مسلطًا على أعدائه. فكان هو الذي اكتشف ثغرة المسلمين في أحد فهجم عليهم وقتل خيارهم. إن خالد بن الوليد لم يصنع منه الإسلام سيفاً، وإنما جاء الإسلام ليشرفه بأن يكون سيف الله بدلاً من أن يكون سيف الكفر. فتربيّة خالد بن الوليد لم تستغرق وقتاً طويلاً حتى يكون مؤهلاً لقيادة جيوش المسلمين لأنّه كفء لهذه المهمة.

لقد وصف رسول الله ﷺ أبا ذر وصفاً رائعًا فقال: {ما أقتلت الغبراء ولا أظلمت الخضراء من رجل أصدق لهجة من أبي ذر} <sup>١</sup>. لقد صاح أبو ذر بالإسلام - عقب إسلامه في مكة - رغم أن الرسول ﷺ لم يأمره بذلك، فكان هذا النعت له بأنه صادق اللهجة، إذا عرف الحق صدح به. وهكذا كانت حال أبي ذر قبل أن تتدخل أي تربية جديدة لتصوّغه، فإنّ أسلم فهو صادق في الحق، لا يخالف في الله لومة لائم.

إن عملية التربية لم تكن تستغرق زمناً طويلاً قبل أن يؤذن للفرد بالعمل. فالعمل في ذاته تربية، وهذا الانتقال لواجهة الواقع تربية. فليس هناك ارتباط شرطي بين التربية الطويلة وبين نتائج العمل وبين العمل الذي سيقام به.



## الجميع يشاركون في المشروع الإسلامي

يتبيّن لنا ما سبق عظم هذه القاعدة الجليلة. فخيار الناس في الجاهلية هم خيارهم في الإسلام.

ولذلك فعل الجميع أن يشاركون في المشروع الإسلامي. أما التربية وتعلم العقيدة فتكون مع الحركة

والبذل، وإنما نبتعد ما لم يقم به رسول الله ﷺ.

ويتوهم البعض أن هناك قسطاً ما من التربية يجب أن يؤخذ قبل أن يمارس الناس العمل في

المشروع من أجل تغيير الأوضاع القائمة. وهذا ابتداع لم يقم به الرسول ﷺ، ويعبر عن سوء قراءة

للسيرة، فالأسود الراعي أسلم ولم يسجد لله سجدة، واستعمله الرسول ﷺ في مشروعه وفي ذروة سنته

"الجهاد"، فاستشهد ولم يسجد لله سجدة، ولم يؤخره النبي ﷺ بحجة عدم استكمال التربية. وهذا خالد

بن الوليد يحكي في قصة إسلامه قول رسول الله ﷺ لأخيه الوليد بن الوليد سائلاً عن خالد - رضي

الله عنه : " .. ولو كان جعل نكايته وجده مع المسلمين على المشركين لكان خيراً له ولقدمناه على

غيره ".<sup>١</sup>

بل إن نعيم بن مسعود أسلم في غزوة الأحزاب، وكان المسلمين في مأزق شديد وجاء إلى النبي

ﷺ يطلب منه أن يأمره بأي شيء يفعله. ترى ماذا قال له النبي ﷺ؟! هل قال له اذهب إلى الصفوف

الخلفية لتتربي على يد كبار الصحابة؟! لا، لقد أمره أن يخلُّ عن المسلمين ما استطاع، فاندس بين

صفوف المشاركين وهو حديث عهد بالإسلام، لم يتلق بعد أي قدر من التربية؛ بل ربما لم يحفظ ولو آية

واحدة. وبالفعل كان لهذا الصحابي الجليل فضلاً كبيراً في جلاء الأحزاب حيث أوقع الشقاق بين قريش واليهود. لقد فعل ما لم يقم به أبو بكر أو عمر أو حتى النبي ﷺ نفسه.

ينبغي أن يشارك الجميع في المشروع، فقد يوجد شخص ما خارج نطاق الدعوة له ملكات ومهارات، و بانتقاله إلى مساحات جديدة في المشروع ينقل هذه الخبرة إليه، و لا يحتاج إلى جلسات طويلة لعشرات السنين ظناً منا أنه بعد ذلك سيكون إنساناً منتجاً و فعالاً، إذ ليس هناك ارتباط شرطي بين المدد الزمنية الخددة للتربية وعملية الإنتاج في مجال الدعوة والنهضة. فكم من شجاع مقدام مفكر لم يقرر العمل في المشروع، لكنه إن التحق به نقله نقلة نوعية بجرأته وإقدامه ورجاحة عقله، وكم من جبان خوار متبدل الفكر يعمل في المشروع ويخسر تقدمه رغم أنه يتعرض ل التربيةتجاوزت عشرات السنوات.

### التوظيف الصحيح

ما سبق نفهم أن ما كان يقوم به النبي ﷺ هو حسن توظيف للطاقات، فمن أعطاه الله فصاحة كان متحدثاً رسمياً عن الدعوة ومن أوتي الدهاء والقوة كان قائداً عسكرياً.

واليوم بعض تيارات الصحة لا تستطيع أن توظف الطاقات، فهي تعامل مع المبرمج كما تعامل مع الفنان، كما تعامل مع الكاتب، الكل مكلف بمهام واحدة، وإن لم يقم بها فقد تعدد الضوابط، ويتهم بسوء التربية، الواقع أن هذه الطاقات لم يحسن استيعابها وتوظيفها فيما حبها الله من ملكات. لأن كل فرد مسئول أولاً أمام الله في تسخير طاقاته وملكاته.

## التوثيق لا التربية

وتعلل بعض الحركات والتجمعات هذا الاهتمام الشديد باستكمال التربية أولاً قبل البدء في الفعل الجاد بأن نهضة الأمة وتقديمها تُحارب و تُقاوم من قِبَل الكثير من الجهات الخارجية والداخلية، وأن هذه الجهات تحاول اخترق تلك التجمعات أو الحركات للقضاء عليها وعلى كل أمل للنهضة والتنمية والتقدم، وبالتالي لابد من أن يمر الشخص الذي يريد خدمة المشروع بعملية تربوية طويلة حتى يتم التأكد من نواياه الحقيقية واستعداداته، ولضمان ولائه.

ونشير هنا إلى أنه لابد من التفرقة بين التربية والتوثيق أو الاحتياط أو التأمين. فالممارسات التربوية لرسول الله ﷺ وصحابته كانت واضحة وبينة. فإذا ما كانت التنظيمات آمنة وتمارس العمل العام في حرية؛ فأسلوب التربية النبوي هو الأمثل. أما في حالة السرية فالامر خارج نطاق التربية تماماً، وإنما هو التأمين والتوثيق والاحتياط.

لابد أن يكون هذا الفارق واضحاً في عقول طلاب وقادة النهضة، لأن عدم وضوحيه يؤدي إلى التداخل بين التربية والتوثيق تداخلاً يصعب التعامل معه. بحيث تصبح الفكرة المسيطرة على جميع العاملين هي التربية الطويلة قبل العمل. فإذا تحولت الحركة السرية إلى حزب عليٰ فمن الخطأ أن يعتمد على نظام التوثيق ظناً منه بأنه يمارس عملية التربية. إن وضوح الرؤية يجعل الحركة تمارس في كل مرحلة ما يناسبها من إجراءات وأنظمة، كما يجعلها لا تخلط بين التربية والتأمين.



## ما هي مفرجات التربية التي نريد؟

إذا تأملنا في التربية الأولى للصحابة سنجد لهم تربوا على الاستقلالية والمسؤولية الفردية. يقول

الله تعالى: {وكلكم آتىه يوم القيمة فرداً}<sup>١</sup>، ويقول: {يوم لا يغنى مولى عن مولى شيئاً وهم لا

ينصرؤن}<sup>٢</sup>، ويقول: {وأن ليس للإنسان إلا ما سعى وأن سعيه سوف يُرى}<sup>٣</sup>.

وقد وضع حسن البنا - رحمه الله - قاعدة تربوية لذلك فقل: "علموه - أي الجيل - :

▪ استقلال النفس والقلب.

▪ استقلال الفكر والعقل.

▪ استقلال الجهد والعمل.<sup>٤</sup>

أما قوله "استقلال النفس والقلب" فيقصد به حب الحق لا حب الأشخاص. أي التعرف

على الفكرة لا التعرف على الأشخاص. فكثير من الناس يهتم بمعرفة الأشخاص، ولا يتسائل أبداً ما

هي الفكرة التي يطرحونها. لم يناقشها أو يبحث فيها أو يرى أبعادها، لكنه مقلد في المطلق فعندها تقال

له فكرة يقول من قائلها؟ فإذا قيل له فلان رفضها - وإن كانت حقاً - وإن قيل أن قائلها فلان قبلها -

ولو كانت باطلةً.

كيف يمكن تربية جيل النهضة على أهمية التعرف على الأفكار ومناقشتها مناقشة علمية

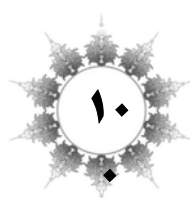
موضوعية بعيداً عن الحماس والعاطفة؟! هذه مسألة في غاية الحيوية. وإذا استعرضنا القطاعات الكبيرة

1 : :

2 :

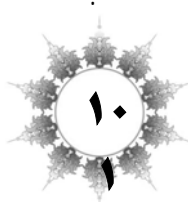
3 :

4 "



من العاملين في ساحة النهضة اليوم لنرى كم منهم يعرف على وجه اليقين - وليس على سبيل الظن - الفكرة التي يتحرك أو يدور حولها، وكم منهم يستطيع أن يشرح فكرته لغيره في شكل واضح لا يقبل لبساً، ويحيب على التساؤلات المطروحة عليه. سنجده قلة قليلة من تعرف ما الذي تتحدث عنه، بينما تجد الكثرة الغالبة هم أتباع مقلدون لأشخاص أو جماعات أو لاتجاهات أو لتيارات. كما أن "استقلال النفس والقلب" يعني الارتباط القلبي بالله سبحانه وبالإسلام ديناً، ارتباطاً لا يعكره أي ارتباط آخر. ومن ثم فكل من يقدم إنجازاً لنصرة دين الله فتحن نفسه وتدعوه له - حتى وإن كان يخالفنا أو يتبنى فكرة غير التي نراها. إنه القلب الذي عبد الله رب العالمين وأحب فيه وأبغض فيه، وليس القلب الذي عبد الجماعة أو الحزب فأحب من في الحزب وأعرض عن سواهم.

ثم انظر إلى قوله "استقلال الفكر والعقل". فالاليوم في عمليات التدريب العام هل يلقن الناس إجابات معينة أم يدرّبون على النظر الناقد<sup>1</sup> وعلى الفكر المبدع ويطالبون بإيجاد حلول لما هو مطروح عليهم من أسئلة الواقع؟! وليس كل منا نفسه: ما هو حجم تعليم منهجيات التفكير داخل هذه البنية الواسعة المنتشرة من التيارات والأحزاب والتنظيمات وغيرها؟! سنجده أن القليل يسمح بمارسة هذا النوع من المنهجية. بعض تلك التيارات لا يتساءل عن أمره الداخلي ناهيك عن الواقع الخيط خارجه. فأين نحن من استقلالية الفكر والعقل؟!



لابد أن يمتلك طلاب النهضة وقادتها أدوات النظر والبحث، خاصة في الشريحة العليا التي تمثل الطبقة التي توجه الآخرين. فعندما يصل إلى هذه الطبقة العليا (القيادة) من لا يمتلك أي ملكة في التفكير الناقد أو التحليلي أو التصوري، فإنه يقتل التفكير بين العاملين معه. فينشأ الجمود تبعاً لذلك.

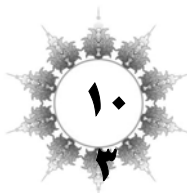
هذه قضية خطيرة يجب معالجتها في تيار النهضة الإسلامية.

لابد من تعليم الفكر الناقد - أي تعليم المنهجيات التي يتم بناءً عليها قراءة الواقع - وتعليم الفكر الإبداعي لإيجاد الحلول لقضايا الواقع بحيث لا يتجمد الذهن عند عمل مفكر ما مهما جل قدره وعظمة مكانته وصعد نجمه في لحظة من اللحظات - بل يجب أن يكون التفكير المبدع مفتوحاً بحيث يستطيع الناس أن يتخيّلوا وأن ينقشوا وأن يطرحوا أفكارهم. هذه الأفكار المبدعة - التي تخلق بالناس و توجد حلولاً للواقع الصعب - قد تأتي من أي مكان ومن أشخاص قد لا يُأبه لهم. ويجب تدريب الناس على تقديم هذه الحلول و مناقشتها و بحثها و النظر فيها.

المسألة الثالثة "استقلال الجهد والعمل". فكثير من الناس يكتفي بمجرد الانتماء إلى تيار الصحوة. فإذا مرت السنوات لم يكن له إنتاج ولا مشاركة ولا عطاء. فإذا توقف الناس توقف ولا يتساءل ما الذي أفعله أنا؟! كيف يمكن أن أساهم في نهضة الأمة؟! إنه لا يتبنى أو يدعم مشروعه، ولكنه فقط ينتظر مع المتظرين.

ف التعليم الناس استقلال الجهد و العمل يعني أن يكون الشخص مستقلاً بجهله و عمله، فإذا عمل الناس زاد عملهم خيراً وفعلاً ودعمًا، وإذا توقفوا سارع إلى العمل والإنتاج غير آبه بتوقفهم أو سكونهم. نلحظ ذلك في المبادرة العمرية في مكة بجعل المسلمين يطوفون حول البيت. فنقلهم بذلك نقلة جديدة لم يطلبها منه القائد رسول الله ﷺ. إنه لم يكتف بما كان المسلمين يقومون به – رغم أن معه القائد الموحى إليه – لكنه فكر ونظر كيف ينقل المشروع نقلة جديدة دون أن يكون ذلك بأمر مباشر من القيادة.

وهناك ظاهرة خطيرة ألا وهي تطلع الكثيرين من طلاب النهضة إلى العمل والممارسة بغض النظر عما يبتعد عن هذا العمل. هذه النظرة الخاطئة في اتفاق النتائج عن العمل خطيرة ومنتشرة و يتم التقني لها من خلال التلقين السكוני لآيات وأحاديث معينة ووضعها في غير موضعها. والانفصام نشأ بشكل واضح وسافر. فالناس تُطالب في أعمالها ووظائفها اليومية بالنتائج. وإذا لم تتحقق هذه النتائج فهم مهددون بالطرد والفصل أو الخصم أو غيرها من العقوبات. أما في أمر الدعوة وإنجاز المشروع الإسلامي فالقول الشائع: "إننا نكل الأمر إلى الله سبحانه وتعالى وليس إدراك النتائج علينا"!! نعم.. إدراك النتائج على وجه الجزم ليس بيد الإنسان. فهذا ظرف يخضع لأمر الله سبحانه وتعالى ومشيئته. لكن علينا أن نحاسب أنفسنا على أخطائنا. وانظر إلى المنهج القرآني الذي يعلمنا ذلك. فهو ينسب النصر لله سبحانه و تعالي. يقول تعالي: {و ما النصر إلا من عند الله} <sup>١</sup>. أما عندما تحدث المهزية فيقول تعالي: {أولما أصابتكم مصيبة قد أصبتم مثلها قلتم أني هذا قل هو من عند



أنفسكم<sup>1</sup>. فتحدث عملية مراجعة للخطوات والإجراءات والقرارات، وتبحث كل هذه السلسلة حتى يستفاد من هذه التجربة للتجربة اللاحقة. أما أن يتم تجاوز هذه المنهجية، والهروب إلى مساحات أخرى – يتم الانكفاء عليها – لخوالة تسكين الناس ومنعهم من التساؤل حول النتائج والإنجازات والعمل، فإن ذلك يؤدي إلى تكرار للأخطاء باستمرار.

### القاعدة الذهبية

يختلف البعض من المراجعات خشية اتهام النوايا وفساد ذات البين. ونود أن نؤكد أن القاعدة تقول: {ربنا أغر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل في قلوبنا غلاً للذين آمنوا ربنا إنك رءوف رحيم}<sup>2</sup>. فالسابقون بذلوا جهدهم. وهذا ما استطاعوه في فترتهم ومرحلتهم. فنحن لا نريد أن نحاسب الأشخاص ونتهمهم في نواياهم. فربما كانت قدراتهم محدودة. وربما كان الظرف أقوى منهم. ولكن المراجعة تتم لسلسلة الإجراءات والقرارات لخوالة تجنب الأخطاء التي حدثت والاستفادة من التجربة ونقلها لأجيال المستقبل.

إن من أكبر الجرائم ألا نقوم بأي مراجعة حقيقية، ثم ننسب الفشل إلى الله سبحانه و تعالى – والعياذ بالله – بحجة أن الله هو الذي أراد ذلك الفشل.

### أهمية التربية على الاستقلالية

إن إهمال التربية على الاستقلالية- القلبية والعقلية والعملية بين بعض تيارات وأحزاب مباركة تعمل في المشروع – أدى إلى إنتاج جيل مُربٍّ تربية الأطفال، فهو دائمًا يشك في قدراته، وهو

1 :  
2 :

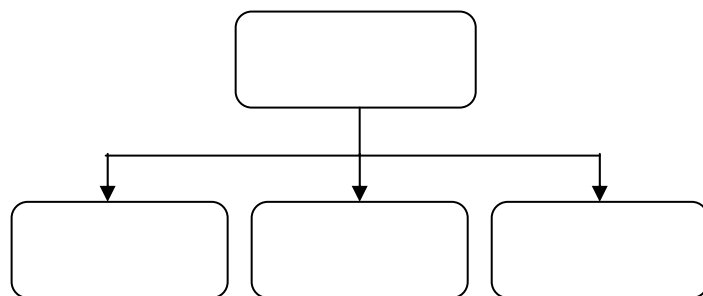


دائماً يتظر فعل من هو أكبر منه. كما أنه متغصب إلى حزبه تعصباً يحول دون رؤية أي خير في أي تيار آخر.

إننا نريد أن نخرج جيلاً من القادة وليس جيلاً من الأطفال. جيلاً يبادر وليس جيلاً ينتظر. جيلاً

يوحد الأمة وليس جيلاً يتقوّق على منظمته. جيلاً شاباً وليس شباباً شاخ بروحه وبعزيمته، فقد أهم ما

يميز الشباب. إن نزع استقلالية الجيل تعني التبلد الذهني وجمود العمل.



### من هو الشخص الذي نريد؟

ما سبق يتبيّن لنا أن تيار الصحوة اليوم - بعد هذا الاحتشاد الكمي الضخم - بحاجة إلى أن

يبحث عن الدرة المفقودة، وعن الأشخاص الذين ينقلون المشروع نقلة نوعية. إنه يبحث عن عمر

الفاروق الذي يعطي المشروع قوة وطاقة جديدة. إن واجب المرحلة اليوم - ونحن على وشك الانتقال

إلى مرحلة اليقظة - أن نبحث عن القوة النوعية، ننقب عنها، ونبذل في سبيل ذلك كل ما نستطيع.

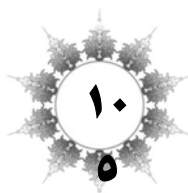
### إنسان النهضة

إننا نريد إنسان النهضة الذي لديه خمسة صفات: الرباني العامل المفكر الجريء المنتج.

الرباني: المعلق بالله وبنهجه وشرعه. فلا يعبد إلا الله. ويُسخر حزبه أو تياره لله، فهو يحب في الله

ويبغض في الله، لا يحب من في حزبه فقط ويتجاهل من سواهم.

العامل: الذي قرر أن يهجر السكون، ويبذل الدين الله ولو قعد المسلمين جميعاً.



المفكر: الذي يعمل عقله ويملك أدوات التفكير الناقد والإبداعي، ويحص سبل العمل ولا يتوقف

عند فكرة شخص ما بل يعمل عقله في ما يطرح عليه. ساعياً للتطوير الدائم.

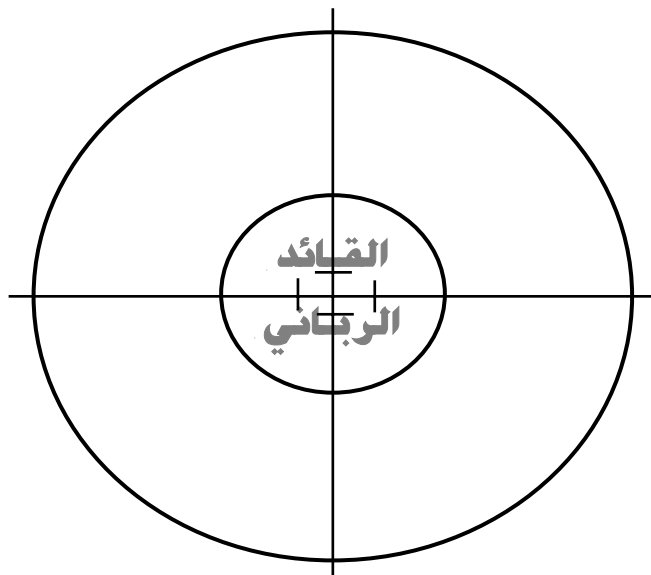
الجريء: الشخص المقدم الشجاع المضحي، فهو جريء في فتح مجالات جديدة، وفي استخدام وسائل

جديدة، وجريء في مناقشاته، وفي تساؤلاته. إنه لا يخاف في الله لومة لائم.

المنتج: الذي يتتأكد من أن كل وسيلة يقوم بها متجة. فإن لم تنجح غيرها أو طورها. فهو لا يعبد الوسائل

وإنما يبحث عن النتائج ويقيم أدائه تبعاً لذلك. فهو شخص الإنجازات الذي لا يؤمن بأي تبرير

للفشل.



#### كيف نعد إنسان النهضة:

ذكرنا أن علينا أن نبحث عن الدرة المفقوحة، وعن الجائزة الكبرى التي تنقل المشروع بإمكاناتها

نقلة جديدة، لكن ذلك لا يمنع من أن تتم عملية تربية جادة لإعطاء العاملين في النهضة الملوكات التي

يتحولون بها من الغثائية إلى القوة النوعية. ونقتصر لذلك هذه الحزم الثلاث:

- حزمة الأدوات الشرعية: مثل العقيدة وأصول الفقه وغيرها.

- حزمة الأدوات الإدارية: مثل التخطيط للمشاريع وكتابة التقارير وغيرها.
- حزمة العلوم الإنسانية: مثل التحليل السياسي وفلسفة التاريخ والجيوبوليتك وغيرها.

وبدون أن يمتلك الجيل - أو قادته على الأقل - هذه الأدوات سيظل لعبة في أيدي خصمه.

ونقترح أن تبسط هذه الأدوات وتدرس لجموع العاملين، فكلما انتشر الوعي بها كلما زادت القوة النوعية، وكلما تحسن الأداء وزاد الإنجاز.

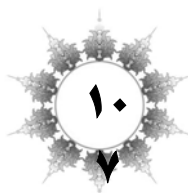
إن التربية لا ينبغي أن تُغلب جانباً على آخر، ولا بد من إعطاء الجسم حقه، والقلب حقه، والعقل حقه.

### آليات التربية

نحن نحتاج إلى ثورة حقيقة ومراجعة شاملة لقضية التربية. وفي هذا السياق يجب التفريق بين ضرورة التربية وآليات التربية وأدواتها. فلا يختلف اثنان في أن التزكية والتربية ضرورية. لكن آلياتها هي التي فيها سعة ومرونة. وتنقسم هذه الآليات إلى آليات عامة وآليات خاصة:

#### الآليات العامة

وهي الآليات والوسائل العامة التي كانت على عهد النبي ﷺ وسنها لنا، وآليات أخرى أتى بها الوحي الكريم. مثل الصلوات الخمسة وإحياء الليل وأذكار الصباح والمساء وأذكار الأحوال، والحج والعمرة وغيرها من الوسائل التربوية. إن الآليات العامة تشمل كل أمر أو ندب أو نهي. وينبغي أن تأخذ هذه الوسائل الربانية حقها. وتعتبر هذه هي الوسائل الأصلية في التربية. فكل أمر وكل نهي له مردود تربوي لتزكية النفس.



### الآليات الخاصة:

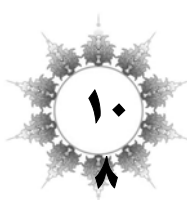
وهي التي يحددها كل تيار أو حزب لنفسه ويختخص بها العاملين فيه. ولا بأس من تخصيص وسائل تربوية - طالما أنها لا تتعارض مع الشرع.

### قواعد هامة

وهناك نقاط هامة يجب الانتباه إليها حتى لا يتم الخلط بين الآليات الخاصة وال العامة:

- يجب عدم إهمال الآليات العامة التي شرعها الله ورسوله بحججة الآليات الخاصة. فإن العامل بذلك يفقد وسائل هامة جداً من الوسائل الربانية.

وقد كان تنوع آليات التربية بين السرية والعلنية في عهد الرسول ﷺ يخضع للظروف. والأصل هو التربية العامة في المسجد والاستثناء تبعاً للظرف. فالصحابة رضوان الله عليهم كانوا يتعلمون في مجالس الرسول ﷺ، فمجالسه كانت هي المعلم الأساسي للصحاببة رضوان الله عليهم، وما يذكر عن دار الأرقام في السيرة النبوية المطهرة هو استثناء للأصل، فهناك كانت فئة مطاردة لا تمتلك أي منصة علنية تقف عليها، إنه ظرف محمد قاد إلى مثل هذا الأداء. ترى كم غلتلك من معلومات عما كان يدور في هذا اللقاء؟! فقد نسجت حوله التصورات وتم البناء عليها، واعتبر دار الأرقام من المطلقات، وأنه يجب أن يستمر مع كل الدعوات في كل الأوقات. إنه أمر فيه مبالغة شديدة ومجافاة للواقع العملي الذي نشهده في بعض الدول من حولنا وفي التجارب الإنسانية التي تدور حولنا!



وبعض الناس يرى أنه لابد من التربية السرية وكل ذلك مرهون بشروط وظروف. فهذا التكفل الضخم في السرية والموجود داخل بعض الأطر النهضوية في الأحزاب والمنظمات يضر مشروع النهضة في المجتمعات الإسلامية ضرراً كبيراً، ويزيده انغلاقاً.

■ يجب عدم الهروب من العمل الجاد والبذل بحججة أن الأفراد لم يتربوا بعد. فالآليات الربانية العامة هي الأصل، والتي كان منها الصدع بالدعوة والجهاد والبذل على اختلاف المستويات التربوية. فالدعوة والبذل من الآليات العامة التربوية التي شرعها الله للامة، وليس عملاً منفصلاً عن التربية. فالعمل والتضحية والقيام بالأعباء تربية - وتربية أساسية - أما التربية النظرية فإنها تأتي كداعم لهذا المشروع والعمل له على بصيرة. أما من يجلسون بالسنوات دون إنتاجية وعمل ينتظرون تحولاً ما في شخصياتهم ليبدأوا العمل؛ فهوئاء واهمون وسيطرون انتظارهم.

■ إن عملية التربية عملية ديناميكية فيها بدائل كثيرة، وهي رهينة الظروف والتحولات والأدوات المتاحة. ونحن اليوم في عصر الثورة التقنية. فالوسيلة المعرفية ووسائل نقل المهارات أصبحت متعددة وكثيرة. وقد يقول قائل أن التربية تحتاج إلى صحبة واقتداء. وهذا صحيح، لكن ليس بالضرورة أنها درس صغير في مكان مغلق، فالإنسان قد يصاحب قادة النهضة والمحركين في النهضة ويرى سلوكياتهم

ويقتدي بهم ويتعرف عليهم ويعاشرهم ما أتيحت له الفرصة<sup>١</sup>، وليس بالضرورة أن يجلسن في جلسة مصغرة في شكل مستمر إلى أبد الآبدين بدعوى أنه قرر أن هذه هي الوسيلة الوحيدة للتعلم. وإن كان هذا ليس محظوظاً وليس خطأ، ولكنه ليس من المطلقات أو المسلمات، فليس هذا هو الشكل الوحيد الذي يجب أن تتخذه التربية. فيمكن أن تكون لحركة النهضة حلقة العلم والتفقه، ويمكن أن تكون لها مجالس التوجيه والوعظ، ويمكن أن تكون لها أشكال غير ذلك حسب الظروف والبيئات.

### تقييم الوسائل التربوية

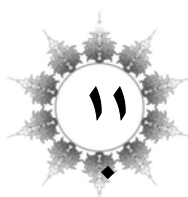
إن لكل وسيلة (خاصة) سلبياتها وإيجابياتها ولا بأس من تعدد الوسائل وتجربتها والسؤال الذي يطرح نفسه: هل تمت دراسة هذه الوسائل لتقييم نتائجها على وجه الحقيقة لا وجه الانطباع؟ فالبعض يطرح وسيلة تربوية ما، ويدعى أنها وسيلة للتعلم. فكم من الناس تعلم منها علمًا شرعاً أو دنيوياً؟ يجب أن يكون هناك إحصاءات لرفع الواقع الحقيقى. ومن الأسئلة المطروحة لتقييم أي

وسيلة تربوية:

- ١ - ما الهدف منها؟
- ٢ - هل هي وسيلة توجيه أم تدريب أم بناء روحي أم علمي؟
- ٣ - هل هناك وسائل أخرى أفضل منها؟
- ٤ - إذا لم يوجد الآن هل يجب التفكير في وسائل أفضل؟

---

<sup>١</sup> في



٥- كم من الأفراد يستفيدون من هذه الوسيلة؟

٦- ما رأي العاملين في الوسيلة؟

٧- ما المدة الزمنية التي بعدها يجب تقييم الوسيلة؟

٨- هل تقييمنا للوسائل انطباعياً يعتمد على الإحساس أم أنه تقييم رقمي؟

فإذا قلنا أن وسيلة ما تستخدم لاللتقاء والتجمع والتناسخ وعمل الخير في مكان ما، فيجب الإجابة على هذه الأسئلة ودراسة مفرداتها منفصلة عن بعضها. لمعرفة كم يتحقق منها على أرض الواقع لتقويم هذه الأداة. فبدون هذه الدراسات سيكرر الناس وسائل ويهدرون أعمارهم بناءً على انطباعات وتخيلات وأوهام، لكن هذه الوسائل قد لا تصمد عند البحث العلمي كثيراً.

ونحن لا نهدف من بحثنا هذا أن نهدم وسائل تربوية؛ ولكن كل ما نريده أن يتحول تيار النهضة من التقليد والمحاكاة والاكتفاء بما هو قائم، إلى الرشد واليقظة والتفكير المستمر في ما هو أفضل وأحسن. نحن نريد للتجمعات والتيارات أن تُجودُ أعمالها ووسائلها بصفة مستمرة ودورية. ولا يهمنا في كثير ولا قليل شكل الوسائل أو طبيعتها، إنما نريد أن نرى منهجية صحيحة في التفكير والبحث والانتقاء والاختيار. بعض النظر عما سينتظر عن هذا الاختيار من وسائل وأدوات.



## بعض الأخطاء التربوية

### ١. تبرير الفشل

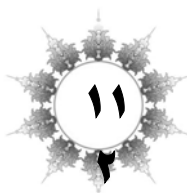
لابد من التوقف عن تبرير الفشل من خلال عدم المراجعة والتقويم. ولا بد أن يتلك العاملون أدوات المراجعة والتقويم العلمي، وأن يُزودوا بأدوات فن الاختلاف في جو من المودة والحب والرحمة تجنبًا للاصطدام الداخلي بسبب عمليات المراجعة. فيجب أن يتعلم الإنسان أن هذه المراجعة لاكتشاف الحقائق وتقرير ما يجب عمله في المستقبل، وليس محاكمة للماضي وأشخاصه.

### ٢. تكرار السير في الطرق المسدودة

ومن الأخطاء المتكررة في عملية التربية تكرار السير في الطرق المسدودة. فقد تجد حركة النهضة أماكن مسدودة في مناطق معينة من العالم، ثم تستمر في السير في نفس الطريق مراراً وتكراراً لتلقى نفس النتائج. وليس ذلك من الحكمة إنما هو من الانغلاق الذي تفرضه عليها أفكار ونماذج معينة.

### ٣. التربية أداة من أدوات الضبط التحكم

ومن الأخطاء التربوية التي تحيط بعملية النهضة أن تستخدم التربية - داخل بعض الأحزاب والحركات والمنظمات والاتجاهات - كأداة للتحكم لا للوصول للأهداف. فيصبح التحكم في ذاته غرضاً من أغراض التربية. ولا تصبح عملية دفع الناس لتحقيق الأهداف هي الغرض الأساسي منها. والضبط والتحكم في ذاتهما ليسا عيباً، ولكن إذا غالبا على قضية الوصول للأهداف وأصبحا غاية صارا خطراً محدقاً وكبيراً، وتحولا إلى أداة من أدوات التخلف.



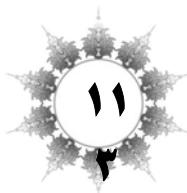
ومن مظاهر سوء استخدام أدوات التربية حرص بعض التنظيمات على تربية أفرادها على مبدأ الطاعة العمياء. فالمطلوب من الفرد أن يطيع دون تردد ولا تلعثم ولا كثرة سؤال. وكلما كان الفرد أقل تساؤلاً كلما كان أفضل وأنجح. وقد يتساءل الفرد فيتم ضبطه بالتذكير بالطاعة. ومن أخطر ما يورث الجمود أن يطالب الأفراد بالطاعة العمياء وهم لا يرون طريقاً أمامهم، ولا يرون مراحل مرسومة من قبل القادة، ولا يرون أهدافاً محددة. فالطاعة هنا تستخدم كأداة لتسكين الجموع. لكن الطاعة مطلوبة، وهي أداة فعالة في التنظيمات الجادة التي تطرح لأتباعها مشاريعها وتحدد وسائلها، وترسم خطواتها، ثم تطالب أتباعها بالطاعة. فأكرم بها من طاعة على بصيرة.

أما الطاعة بدون تردد فيما ليس بمعصية الله - فهي الشكل الأمثل في الجيوش وما شابها.

لذلك لا نجد نقاشاً أو حواراً في الجيوش النظامية بين القائد الأعلى رتبة وبين جنوده. فأوامر لابد أن تنفذ في الحال، وإذا لم تنفذ يُقدم الجندي إلى الحكمة والقضاء العسكري. حيث أن المعرك لا تحتمل إثارة الخلافات.

#### ٤. الوصفة الواحدة

ونقصد بها أن يظن المتصدي للعملية التربوية أن أتباعه لابد أن يروا بنفس المراحل التي مر بها لكي تحسن تربيتهم، ويجب أن يتلقوا بنفس الشكل، يستوي في ذلك من كان من أتباعه من أهل العلم أم لا. كما أن تقييمه لارتفاع الحالة الإيمانية عند أتباعه يكون بالقياس على الأمور التي ترفع إيمانه هو. وهذا خطأ فادح، فرب إنسان يرفع إيمانه الجهاد، ورب آخر ترفع إيمانه الدعوة إلى الله، ورب ثالث يرفع إيمانه تدريب الجيل على الوسائل الحديثة لنشر الدعوة.



## ٥. شيخوخة التنظيمات

بعض التنظيمات تعاني من الشيخوخة. ولا يشترط أن تكون الشيخوخة متمثلة في كبر سن قادتها، ولكنها تمثل في أن التنظيم يعامل أتباعه كأطفال. فهم لا يدركون ولا يعلمون شيئاً عن مصلحتهم، وآباءهم أدرى بما يصلحهم. كما تمثل الشيخوخة في كون الأعمال التي يفترض أن يكلف بها فتى عنده ستة عشر سنة، يقوم بها شاب جاوز الخمسة والعشرين عاماً، والأعمال التي يفترض أن يقوم بها شاب في الثلاثين، تجد رجلاً تجاوز الخمسين من عمره يقوم بها، وهكذا تسيطر الشيخوخة على بعض التنظيمات.

## ٦. الفهم الخاطئ للقاعدة الصلبة

بعض الناس يتحدث عن مصطلح (القاعدة الصلبة)، حتى أصبح من المسلمات. وهو وإن كان مصطلحاً منتشرأً إلا أن تحويله إلى هدف محدد - يمكن تكميمه بوضع كم له وتصنيفه وتحديد شروط المدخلات وشروط الانتساب لهذه القاعدة، وآليات جعلها صلبة وتحويلها لحقيقة - أمر محال ويصعب أن يتم في أي بقعة من العالم.

فلو نظرنا إلى الشروط التي حددها من كتبوا عن القاعدة الصلبة لوجدنـا وصفاً يشمل كل أوصاف المؤمنين في القرآن الكريم، وربما يضيف عليها البعض شرطاً أخرى يرونها ضرورية. ولو نظرنا إلى الواقع العملي، هل تتحقق هذه الشروط في أحد؟! وهل يمكن أن تستمر في حالة وجودها؟! فالشروط التي يندرج تحتها مثل هذا المعنى تتحققها شبه مستحيل، لأنها تتكلم عن الإنسان النموذج. وبالتالي نجد أمامنا معضلة من البداية قبل أن نبدأ بتحديد كم هذا القاعدة، وتحديد المدى الزمني

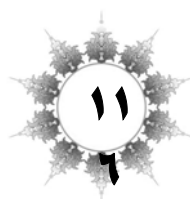
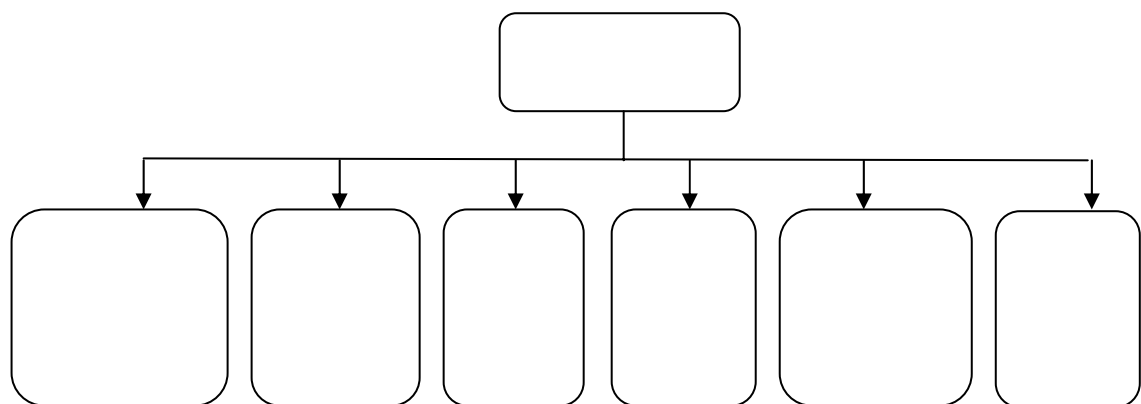
لإدخال هؤلاء الأفراد بهذه الموصفات ضمن هذه الدائرة المسماة (القاعدة الصلبة). كما أن الأحزاب والجماعات تتفاوت في التوصيف الشرطي تشددًا أو تساهلاً، فيدخل عند البعض كل الناس، وعند آخرين قد لا تجد إلا فرداً أو فردان.

إن الحديث عن تكوين (القاعدة الصلبة) يحتاج إلى إعادة نظر، ليس لخو هذا المصطلح من قاموس التربية، وإنما لتحديد المعنيين به. ومهما كان الاختلاف حول توصيف المصطلح فإنه لابد من ألا يكون حائلاً دون البذل والعمل بحججة التكوين، فالقاعدة الصلبة المكية – والتي يستشهد بها دائمًا – هي التي تحملت وفدت وضحت، وبعضهم لم يتلق أي قسط من التربية الطويلة، فما إن أسلم حتى صُب عليه العذاب صباً.

إذا أردنا أن نتحدث عن تكوين (القاعدة الصلبة) فإنها تتكون في أتون العمل والبذل. وأبو بكر وعمر وعثمان وعلي هم أبطالها. وإن كان أبو بكر وعثمان وعلي شهدوا المرحلة السرية – التي قد يرى البعض أن تكوين (القاعدة الصلبة) كان فيها – فإن عمر رضي الله عنه لم يشهد هذه المرحلة، وكان دائمًا من الثابتين. فالإحجام لم يُرَب يوماً من الأيام صحابيًّا، ولم نسمع عن صحابي انكفأ على نفسه ثم أخذ عضوية الانضمام للقاعدة الصلبة.

إن تكوين (القاعدة الصلبة) – في رأينا – ليس من أهداف التربية، فهي تتكون وحدتها من أنس حملوا المشروع وانطلقوا به، ويترسرون بالانضمام إليها كلما زاد سهمهم في البذل والعطاء، إنها ليست قاعدة القاعدين والمخلفين، إنها قاعدة الراكمين المخلصين.

ويستخدم أحياناً مصطلح (القاعدة الصلبة) لترير السكون، فجموع أبناء الصحوة هم الذين يغشامن الخلل!! وهم سبب النكبات!! وهم ليسوا أهلاً لتنزيل النصر!! وهكذا تُكل التهم لهذه الجموع، حتى يكونوا في النهاية هم سبب الويل على الأمة، وذلك حتى ينشغل هؤلاء الأبناء بأنفسهم ولا يطالبون الآباء بأي شكل من أشكال الإقدام والتقدير.



### مستلزمات القانون:

#### ١- المعرفة:

- بمنطق القانون.

- بمعنى التربية ووسائلها وعلاقتها بالعمل في مشروع النهضة.

#### ٢- الاستخدام:

- بالبحث عن الدرة المفقودة، الفرد العامل المفكر الجريء المنتج الرباني ليكون من حاملي المشروع.

- باعتماد تربية متوازنة تتمثل في حزمة العلوم الشرعية، وحزمة المهارات الحياتية، وحزمة أدوات العلوم الإنسانية.

- اعتماد مبدأ التربية في غمار الأحداث.

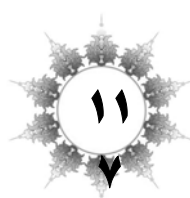
- الانطلاق لجماهير الأمة وعدم الانكفاء على الذات بحججة الجودة.

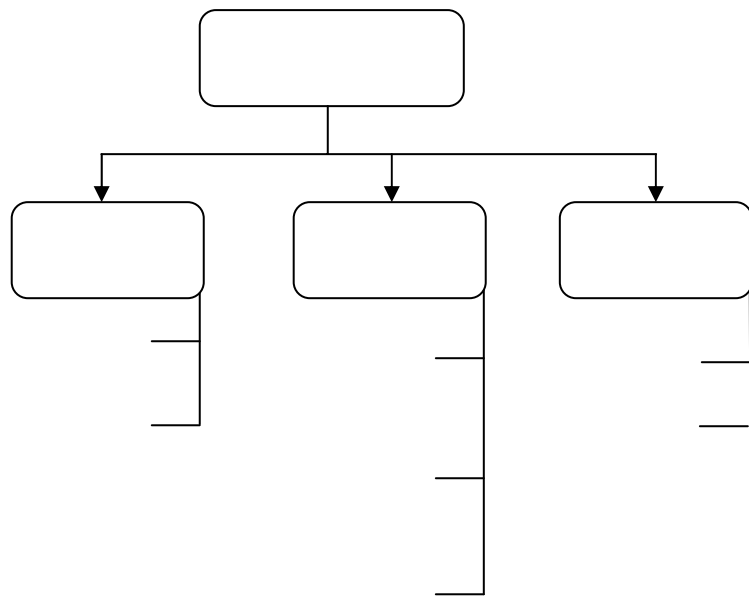
#### ٣- عدم المصادمة:

- بالبعد عن تغليب جانب على حساب آخر في العملية التربوية.

- بتقييم الوسائل المستخدمة في التربية واستبدال الوسائل التي ليس لها مردود فعلي بغيرها.

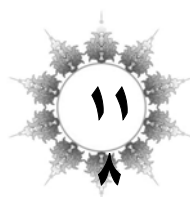
- بعدم انتظار أن يتواجد فريق من البشر الذين تربوا حتى بلغوا درجة الملائكة قبل أن يحملوا المشروع.





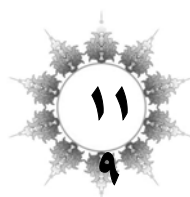
**محادلات القانون:**

- عامل + مفكر + جريء + منتج + رباني = إنسان النهضة
- أدوات شرعية + أدوات مهارية + أدوات العلوم الإنسانية = تربية متزنة



## القانون السادس

### المؤشرات الحساسة



## منطوق القانون

"لكل نهضة موقفة مؤشرات نجاح حساسة تبشر بإمكانية تحقيقها في الواقع"

### مفردات القانون:

مؤشرات: هي العلامات التي تدل على التقدم أو التأخر.

### أهمية القانون

يبين بدقة مدى التقدم أو التأخر، أو القرب أو البعد عن تحقيق الأهداف. بحيث لا تضيع

الجهود سدىً، أو يقف المشروع في مكانه ظناً من قادته أنه يتحرك.



تعتبر المؤشرات قضية أساسية في أي نوع من الأعمال. فالمؤسسات الربحية التجارية لا بد وأن تتبع خسائرها وأرباحها. فتعتمد على المؤشرات المالية بقياس معدل الدوران المالي أو معدل الربحية الصافية أو نسبة السيولة في المؤسسة، فإذا كانت هناك اختناقات أمكن تجاوزها بالتحطيط المبكر لهذا الموضوع. وقد تُستخدم مؤشرات أخرى مثل مؤشرات أداء الموظفين، ومدى رضا العملاء - بطريقة أو بأخرى. وبالتالي يصبح أمام هذه المؤسسة مؤشرات تدل على تقدمها نحو الأهداف أو تأخرها. فإذا حددت المؤسسة أنها تريد تحقيق نسبة رضا بين الزبائن تتجاوز تسعين بالمائة فقد تكون الاستبيانات أفضل وسيلة مقننة تستطيع بها أن تقيس تقدمها أو تأخرها نحو الهدف.

وهكذا لا تتمكن أي مؤسسة من تحديد ما إذا كانت ترتفع أو تختسر في أي جانب من الجوانب إلا إذا وضعت مؤشرات يمكن بها قياس التقدم والتأخر. وبالتالي تعمل هذه المؤشرات كجهاز إنذار مبكر لتخاذل القرارات. فإذا تراجعت الأرباح كان هذا مدخلاً للبحث ثم تُتخذ إجراءات مبكرة. أما أن تنتظر المؤسسة الربحية إلى نهاية العام لمعرفة ما إذا كانت تحقق أرباحاً أم لا فهذا لا يحدث.

### أهمية المؤشرات في مشروع النهضة:

إذا كانت المؤشرات ضرورية للمؤسسات والمشاريع الربحية فهل هي ضرورية لمشروع النهضة؟!

ولندرك هذا الأمر هب أننا قمنا بتدخل ما لزيادة عدد المتتسدين لمشروع النهضة، أو لزيادة عدد المشاركين في مشاريع النهضة، أو لزيادة عدد مشاريع النهضة، ثم لم تكن عندنا قاعدة بيانات أو طريقة نستخدمها لمعرفة التقدم والتأخر نحو تحقيق هذه الأهداف، فكيف نستطيع أن نقيم بطريقة قياس علمية



ما إذا كان تدخلنا أحدث تغييرًا أو تقدماً وتطوراً، أو جاء بعكس النتيجة التي كنا نريدها؟ إننا لن نستطيع تحديد مدى تقدمنا أو تأخرنا عن بلوغ الأهداف - ولن نستطيع اتخاذ إجراءات مبكرة - إلا إذا كانت المؤشرات حساسة وواضحة.

إن اعتماد قانون المؤشرات الحساسة أمر في غاية الأهمية. فإدارة مشروع النهضة تحتاج إلى معرفة المؤشرات. وفي غياب هذه المعرفة تصبح إدارة المشروع غير مكنته عملياً. وإذا وجدت فستسير سيراً عشوائياً كالذي يسير في ظلام ولا يعرف الاتجاه الصحيح، ولا يعرف إن كان لا يزال على الطريق أم الخرف؟! فما يسري على المؤسسات الرسمية والتجارية يسري أيضاً على مشروع النهضة.

### أصناف المؤشرات:

#### أ. مؤشرات لقياس عمل الأحزاب والجمعيات:

##### أولاً: عموم الدعاية: (الرأي العام)<sup>1</sup>

من أهم ما تسعى إليه أي دعوة<sup>2</sup> أن تقوم بالدعاية لفكرتها. فكل فكرة تحتاج إلى دعاية للترويج لها. والدعاية تعرف بأنها فن التحدث عن الفكرة في كل مكان. ونقصد بعموم الدعاية: وصول الدعاية وتأثيرها في كل الشرائح المستهدفة.

##### جمهور الدعاية:

وعادة ما تتجه دعاية النهضة إلى الرأي العام<sup>3</sup> المثقف بالدرجة الأولى، لتخاطبه و تستقطبه وتجذبه إلى مجال النهضة،<sup>4</sup> ثم هو – أي الرأي العام المثقف – يخاطب بها الشرائح الأخرى ويتوسيع قاعدة النهضة.<sup>5</sup>

##### جهاز الدعاية:

الدعاية عبارة عن نظام: فيه مرسيل و رسالة و وسط مناخي و مستقبل، وفيها استجابة تقاس، وتغذية راجعة تعود إلى العقل المركزي الذي يصنع الدعاية.

1

2

" " 3

4

5





ومن هنا نستطيع أن نقول أن هناك مؤشرات يمكن استقراؤها لمعرفة مدى فاعلية الدعاية،  
فيتمكن مثلاً تحديد عدد الناس الذين وصلتهم فكرة معينة، وعرفوها معرفة عامة. فإذا قلنا أن هدفنا

نشر شعار معين؛ فعلينا أن نقيس:

- كم من الأشخاص وصله الشعار؟
- ومن يعرف مضمون هذا الموضوع الذي قمت الدعاية له؟
- كم عدد النسخ التي وزعت بالمقارنة بعد الجمهور المستهدف؟

إن الأسئلة التي تتعلق بعدي وصول الفكرة - إلى كم من البشر - هي وسيلة من وسائل  
القياس.

وبإمكان أن نقيس أكثر من ذلك مثل:

- ما مدى وضوح الرسالة؟
- ما مدى رضا الجمهور عن الرسالة وقبله لها؟

• ما مدى الاعتراضات على الرسالة من قبل الطرف الآخر؟

• ما مدى الاستجابات وزيادة عدد المشاركين في المشاريع المطروحة على الجمهور؟

• ما مدى تفاعل الجمهور مع المناطق التي تبث الدعاية للنهضة؟

إذن يمكن استخدام العديد من المؤشرات لمعرفة نمو الفكرة أو تراجعها. ويمكن الحديث عن المستقبل ومدى أهمية هذه الرسالة وتلبيتها لاحتياجات شرائح معينة في المجتمع:

• قد تكون الطبقات العاملية التي لا تقرأ ولا تكتب.

• أو الطبقات العاملية التي تقرأ أو تكتب.

• أو الطبقات المثقفة.

وقد يكون الخطاب أعلى من مستوياتهم أو أقل، فيمكن دراسة محتوى الخطاب، ومفرداته، ولغته من حيث مناسبتها لشرائح معينة، وعدم مناسبتها لشرائح أخرى.

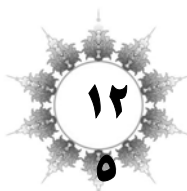
كما يمكن دراسة جميع أجهزة البث والوسائل التي تبث الدعاية النهضوية، ومدى تحقّقها والتزامها بالشروط الأساسية للدعاية من هذا النوع. وكذلك دراسة الأوساط الناقلة ومدى كفاءتها في بث الدعاية وانتشارها، ونوعيتها ونوع الخطاب التي تبثه، حيث يشترك في البث النهضوي حكومات،

ومجتمعات، ودول:

• ما نوع هذا البث؟

• ما عدد برامج هذا البث؟

• كم تبلغ ساعات البث اليومي؟



- كم الإيجابي منها وكم السلبي؟

وليست هذه هي المؤشرات الوحيدة لدراسة عموم الدعاية، فهناك مؤشرات تتعلق ببنية وتكوين هذه المنظمات التي تسعى للتأثير في الجماهير، والتي تؤثر بالضرورة على دعاية المنظمة.

بالإضافة إلى مؤشرات تتعلق بالأجهزة التي تقوم بالبث لدراسة مدى كفاءتها وقدراتها والتزامها بالشروط الموضوعية.

إن أحد أهم وظائف المؤسسات التي تعمل مع الجماهير هو الوصول لهذه الجماهير. وتقع دراسة آلية الوصول إلى الجمهور في أول اهتمامات هذه المؤسسات.

وهناك مقومات لهذه الحملات الدعائية الموجهة إلى الشرائح الاجتماعية المختلفة المستهدفة بالمشروع النهضوي، حتى تصل الدعاية إلى كل الشرائح، وبطريقة علمية، بعيدة عن العشوائية والتخبط.

### مقومات الحملات الدعائية:

١. دراسة الموقف الكلي.
٢. تحليل مادة الرسالة والصورة المطلوب انطباعها في ذهن الجمهور.
٣. تحديد طبيعة الجمهور المستهدف.
٤. تحديد الوسائل المباشرة وغير المباشرة.
٥. ضبط العناصر الفنية.
٦. رصد الموازنات: مال — بشر.
٧. التقويم المستمر للحملة الإعلامية وآثارها.

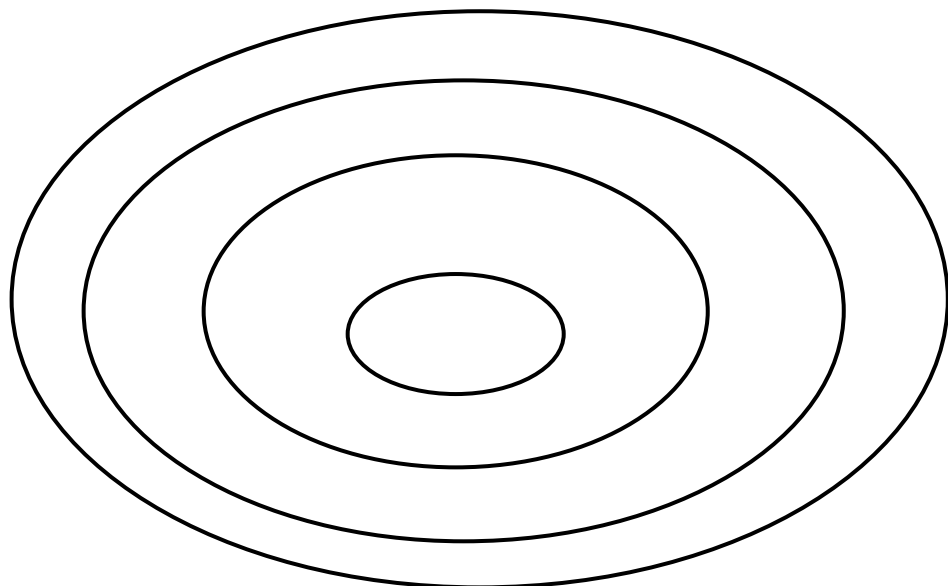
وينبغي الإشارة إلى أن جوهر المنظمات السياسية الجماهيرية - من قمتها إلى قاعدها - هو كونها منظمة دعائية.



#### **ثانياً: كثرة الانصار (شبكة العلاقات)**

المسألة الأخرى هي قضية الأنصار. فالدعاية تبث لكل الناس. لكن ما هو مفهوم الأنصار في حركات النهضة؟!

تجدر الإشارة هنا إلى أن كثيراً من الناس يعتقد أن فكرة الأنصار هي فكرة متعلقة بـأنصار الرسول ﷺ فقط، ولكن الحقيقة أن كل الدعوات تحتاج إلى أنصار. فقد يُقال في الفكر الماركسي أن الحركات الثورية لا يمكن أن تصطدم بنوافتها في المجتمع الخارجي. فهي تحتاج إلى بناء واسع حولها، يشكل - إن صح التعبير - الغلاف الذي يحيط بنوافة البيضة. هذا الوسط الذي تسبح فيه هذه النواة؛ هو وسط الأنصار. وهو وسط كبير جداً، يمد هذه النواة، ويغلفها ويحميها، وينبع عنها الصدمات، حتى تستوي وتنضج. وهؤلاء الأنصار هم ثمرة الدعاية.

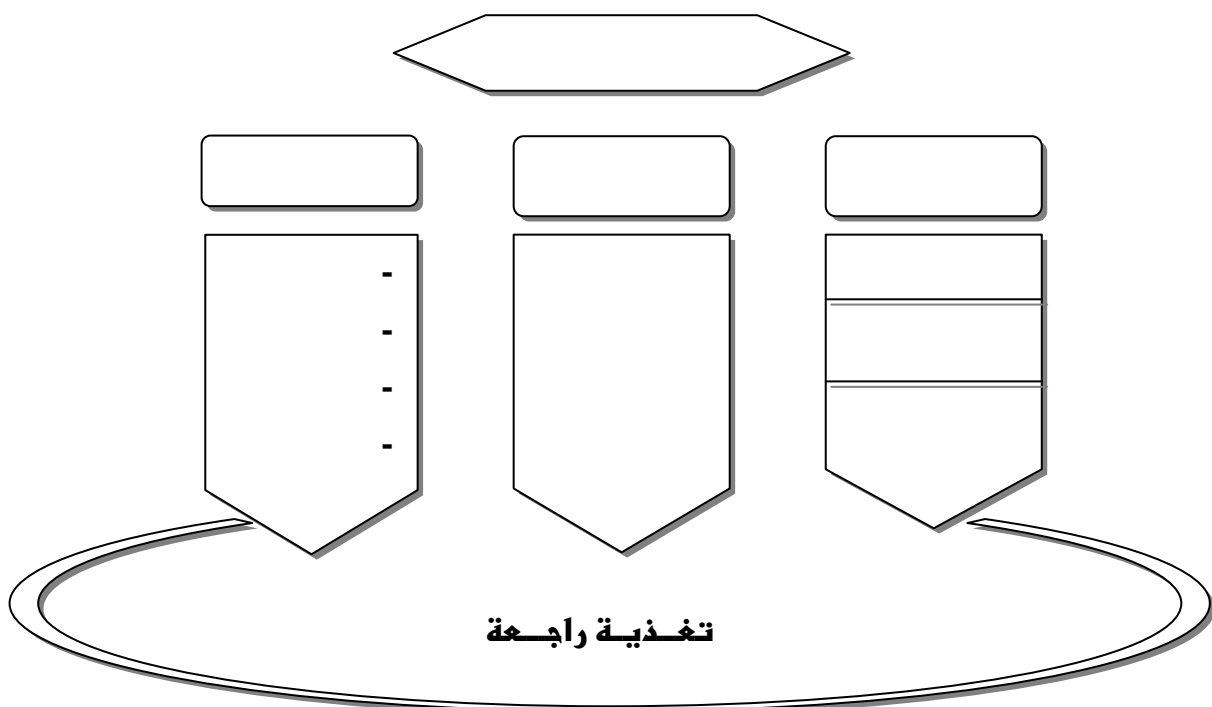


ونظام الأنصار أيضاً، هو نظام له مدخلات: فكر، ومال، ورجال.

وله عمليات: بحيث توظف هذه الطاقات ويستفاد منها،

وله مخرجات: بشكل مشاريع ومزيدٍ من الدعاية والانتشار والحماية لمشروع النهضة، وفيه تغذية راجعة:

لمعرفة تطور هذه البنى.



فالأنصار هم البحر الذي تعيش فيه الأفكار، وعندما ينحسر لا يبقى إلا الموت، والتشرنق على

الذات والتحوصل! فكيف نقيس مشروع الأنصار؟

### قياس مشروع الأنصار:

قياس نوع الارتباط:

- نوع المرتبطين عاطفياً.
- نوع المرتبطين عضوياً.
- نوع المرتبطين بمشاريع محددة.

قياس آخر:

- قياس درجة الاستفادة من دوائر الأنصار.
- قياس مدى المدخلات من الفكر والمال والرجال لاستقطاب الأنصار.
- استثمار نظام الانتخابات العامة أو النقابية وما شابها لعرفة حجم الأنصار.
- استخدام نظام التمويل (مثل التبرعات) لعرفة وجود الأنصار.

وهناك وسائل كثيرة جداً لبناء نظام الأنصار ومعرفة وجوده من عدمه، ومدى فاعليته في النهضة العامة التي ترجوها الأمة.

إن مفهوم الأنصار هو واحد من أهم المفاهيم في العمل النهضوي، في كل أطواره. ففي أي حركة تغييرية – إسلامية أو ليبرالية أو اشتراكية أو غيرها – نجد مفهوم الأنصار شائعاً. وحركة النهضة ممثلة في روادها لا تكفي أبداً لإنجاز المشروع، ونجاحها مرتهن بمفهوم الأنصار.



### ثالثاً: م坦ة التكوين (بناء المؤسسات)

المجال الثالث للمؤشرات هو البنية والتقويم. فمشروع النهضة يحتاج أن تبني له المؤسسات الرسمية والخاصة التي تهتم بها الدول والتجمعات على وجه سواء. فكثير من هذه التجمعات تفتقد الشروط الموضوعية، أو الكفاءة الالزمة للأداء، فكيف يمكن قياس أو وضع مؤشرات لهذه المؤسسات؟؟

#### النظام السباعي لمعرفة المنظمات:

##### ١. المكون الفكري للمنظمة:

- ما مدى قوته؟
- ما مدى تمكن أفراد المنظمة من هذا المكون الفكري؟
- ما مدى انتشاره؟
- ما مدى وضوح الأهداف الكلية والمرحلية فيه؟
- كيف تقادس الأفكار وتتطور؟

##### ٢. الاستراتيجية

- ما مدى وضوح الاستراتيجية؟
- ما مدى فاعلية الاستراتيجية سواءً في الانتقال المرحلي أو في الوصول إلى الأهداف؟

### ٣. الميائل

- ومدى ملاءمتها للمطلوب منها.<sup>١</sup>

### ٤. القوى البشرية.

- هل يوجد الكم الضروري من القوى البشرية؟

- هل يوجد الكم النوعي الضروري؟

- ما درجة الروح المعنوية المنتشرة؟

- ما درجة فاعلية هذه القوى البشرية وكفاءتها في أداء المهام المنوطة بها؟

### ٥. المهارات

- ما مدى توفر المهارات كماً وكيفاً؟

- ما درجة استثمار هذه المهارات؟ فقد تكون هناك مهارات كثيرة جداً، ولكن درجة استثمارها قد

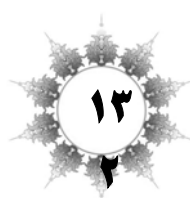
تكون اثنين أو ثلاثة في المائة.

### ٦. النظم والأجهزة

- النظم والفاعلية والتقليد داخل هذه المنظمات.

### ٧. ثقافة بيئه المنظمة

- كم درجة الأفكار القاتلة المنتشرة فيها؟



● هل تبني المنظمة قيم العمل والإنتاج والجرأة؟

● أين توجد هذه القيم داخل المنظمة في مقابل قيم التقليد والالتزام الحرفي والقيم السكوتية؟

فإنه إذا لم يتم التوازن بين قيم الالتزام والانتظام وبين قيم العمل والإنتاج والجرأة والتفكير،

وطغت إحداها على الأخرى يحدث الخلل. فكم درجة التوازن بين هذه وتلك؟!

● ما هي الأمثلة والقصص التي غالباً ما يستشهد بها؟ وهل تتفق مع استراتيجية المؤسسة؟

يدخل في هذا البند أيضاً دراسة القيادة:

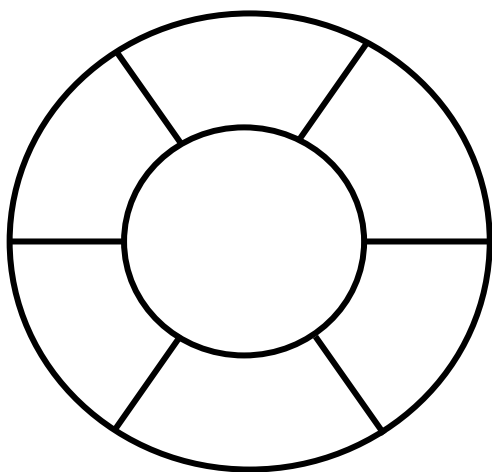
● ما ثقافتها وقدراتها؟

● هل هذه الثقافة مناسبة لطبيعة الصراع القائم؟

● ما أساليب وطرق العمل المنتشرة بينها؟

● ما مدى المثالية والأخلاقيات في إدارة الأعمال؟

إن بإمكاننا وضع معايير ومقاييس في مجال ما يسمى بمتانة التكوين أو البنية العامة.



## ملاحظة هامة:

يتبيّن من هذا الشكل أو ما يسمى بالنظام السباعي أن استراتيجية المؤسسة تبني على أساس المكون الفكري لها. وهذه الاستراتيجية بدورها ليست ثابتة؛ بل هي تتغيّر بتغيّر الظروف. وانطلاقاً من الاستراتيجية المختارة يبني هيكل المؤسسة. وقد يتغيّر الهيكل أيضاً بتغيّر الاستراتيجية. أما انتقاء القوى والكوادر البشرية فيكون حسب نشاط المؤسسة. بينما تخضع المهارات المطلوبة أو التي يتم التدريب عليها أيضاً للاستراتيجية، إذ أن كل استراتيجية تتطلّب مهارات خاصة. قس ذلك أيضاً على النظم وأسلوب الإدارة والثقافة السائدة في المنظمة.

فقد يتواجد خلل في منظمة ما، وأول ما يتباادر إلى ذهان القادة والعاملين أن الخلل في التربية، بينما قد يكون الخلل في اختيار بنية الهيكل وشكل التنظيم، أو في افتقاد الأفراد للمهارات التي تناسب المهمة، أو في تكدس المنظمة بالبشر الذين لا توجد لهم وظائف حقيقة، أو أن قدراتهم تختلف عن الاستراتيجية المختارة.

ما سبق يتبيّن أن عمليات الحشد المستمرة وصراع التجنيد – على نفس العدد من البشر – بين الأحزاب والتيارات يجب أن ينحسر. فكل منظمة تتطلّب أفراداً بمواصفات معينة، وليس كل فرد يصلح لكل منظمة. فالتجنيد العشوائي آن له أن يتوقف، وأن يسود الرشد هذه المرحلة. وألا تتكددس التيارات والمشاريع بشباب يعانون من البطالة العملية. إذ يوضع الشاب في مكان لا يناسب قدراته، إما لأنها أعلى من المهمة المكلف بها، أو لأنها – أي قدراته – أقل من تلك المهمة.

وقد يكون الخلل في ثقافة وبيئة المنظمة. فكثير من المنظمات تتحدث عن التغيير بينما لا تجذب

في ثقافتها أثراً لفكرة التغيير. فلا تُدرس الحركات التغييرية، أو وسائل التغيير المختلفة، ولا يتم عرض التجارب الفاشلة والناجحة. وبالتالي فإن منظمة كهذه قد يكون خللها في ثقافتها وببيتها.

## نظام في:

وي يكن استخدام نظام آخر هو النظام الرباعي. إذ أن أي مؤسسة تقاس من حيث التكوين

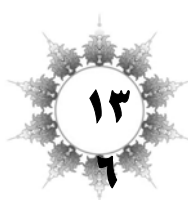
بستة عشر معياراً من خلال أربعة مفاتيح: (X4)

### أولاً: المنظمة

١. الهيكل: مدى كفاءة الهيكل وتوافقه مع مهمة المؤسسة.
٢. البيئة: مدى ملائمة بيئة المنظمة وثقافتها لتحقيق الأهداف.
٤. الإدارة: كفاءة الإدارة للمهام المنطحة بها.
٣. القيادة: كفاءة القيادة للمهام المنطحة بها علمًاً وتدريبًاً (قدراتها وثقافتها).

### ثانياً: روافع المؤسسة (الموارد)

١. الموارد البشرية: نوع وكم الموارد البشرية وحافزيتها للعمل.
٢. الاتصالات: كفاءة جهاز الاتصالات.
٣. التقانة.
٤. التعاون.



### ثالثاً: معرفة المؤسسة:

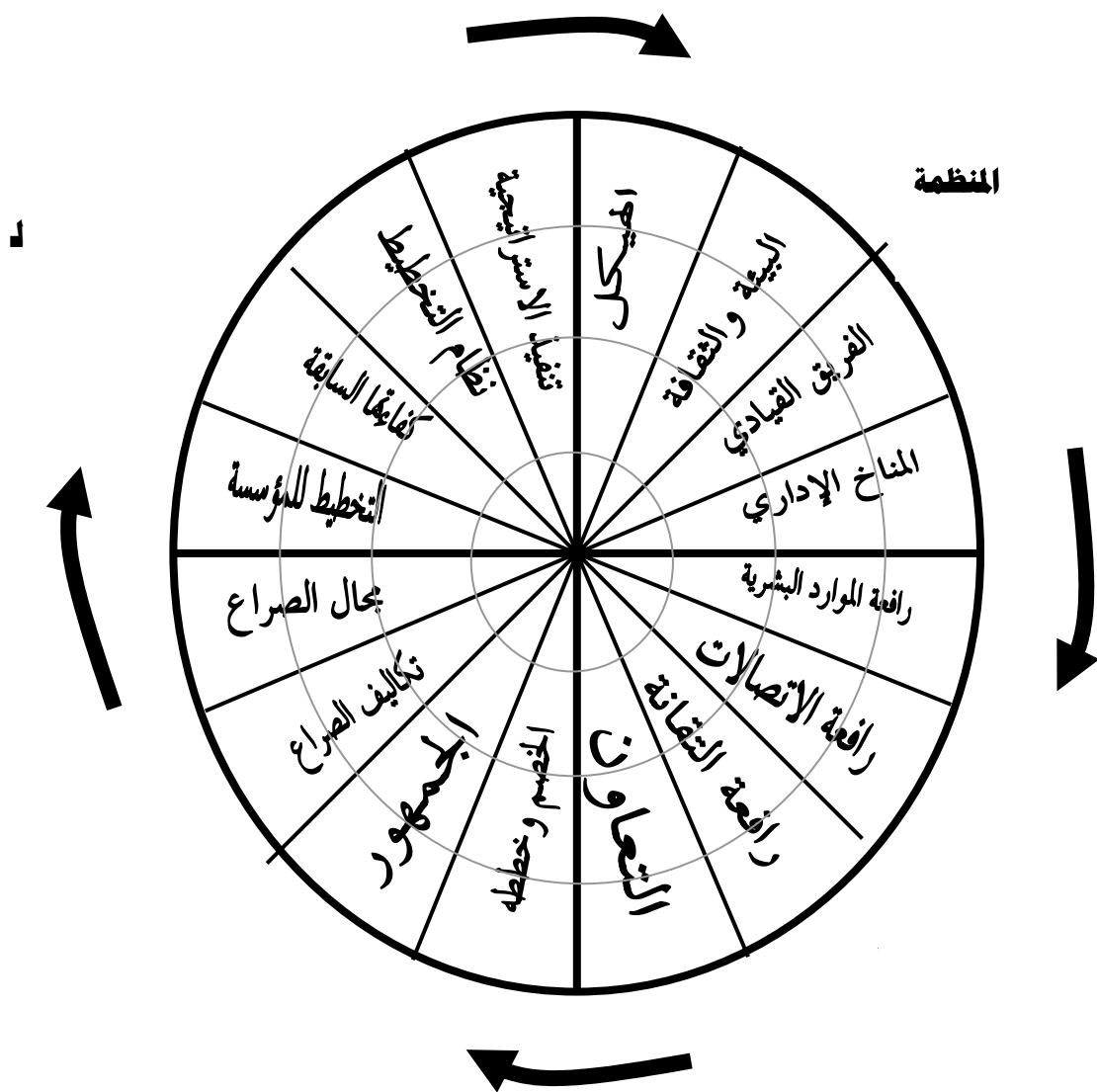
١. بـمجال الصراع: هل تعرف المؤسسة مجال الصراع جيداً؟ فقد تجد شاباً يتدرّب ويستعد في مجال البلياردو لسنوات عديدة، ثم إذا به يجد أن المباراة المزمع عقدها تدور في مجال كرة القدم، فأنى له أن يفوز؟ فال المجالان مختلفان تماماً، وليس هناك رابط بينهما.
٢. بـتكليف الصراع: هل تعرف تكاليف الصراع والموازنة بين العوائد وبين الخسائر؟؟
٣. بالجمهور: (الشريحة) هل تعرف الشريحة التي تريد أن تخاطبها والتي تعتمد عليها أساساً؟
٤. بالخصم وخططه: هل تعرف المنافسين والخصوم واستراتيجياتهم وأدواتهم على وجه التحديد لا على وجه الظن؟؟

### رابعاً: نظام التخطيط:

١. وجود الاستراتيجية: ما الاستراتيجية الحالية؟
٢. كفاءة نتائجها في السابق: ما مدى كفاءتها في مواجهة الظروف الخطيرة وقادتها لتقدم المنظمة أو تراجعها؟
٣. مدى تنفيذ الاستراتيجية: كم كفاءة تنفيذ هذه الاستراتيجية؟
٤. وجود نظام التخطيط: ما درجة وجود نظام حقيقي للتخطيط داخل المؤسسة، ودرجة ارتباط التخطيط بالتنفيذ اليومي؟ ومدى انتشار الوعي التخطيطي داخل هيئات المنظمات؟

إننا عندما نتحدث عن المؤشرات فإننا نتحدث عن مجال كبير خصب. وأي منظمة تعامل في

مجال النهضة فيجب تقويمها من خلال عناوين هذه المؤشرات.<sup>1</sup>



## المؤشرات الحساسة للعملية التربوية الجماهيرية:

من المخاطر التي تتعرض لها التربية عدم وجود مؤشرات حساسة يمكن اعتمادها لمعرفة التقدم أو التخلف في الحالة التربوية العامة.

بعض الأحزاب والمنظمات لا تهتم بالشأن العام والتربية العامة وتربية المجتمعات رغم حديثها الدائم حول هذه القضية. بينما اهتمامها في حقيقة الأمر يتركز على الحزب - أو التنظيم والمنظمة - وما يدور فيه. فإذا افترضنا نظرية (٢٠ - ٨٠)، ٨٠ % تربية لمن هم داخل المؤسسة و ٢٠ % للخارج (المجتمع) سنجد السنين تمضي ولا تنتقل بعض هذه المؤسسات للخارج مطلقاً، ولا توجه سياستها الدعوية للخارج. وهو خطأ كبير ومؤشر خطير يجب الانتباه له. لذا يجب اعتماد مؤشرات صلبة في مدى انتشار فكرة النهضة بين العاملين في الحقل الإسلامي وجموع المنتسبين لتيار الصحوة وبين المجتمعات الإسلامية، كما يجب اعتماد مؤشرات لقياس الخسائر الأفكار القاتلة. كما يجب قياس معدل الخسائر الكلمات الاستعلائية بين التيارات، والتي تعني أن هذا التيار أو ذاك وحده على صواب، وأن ما عليه هو الدين بعينه وليس اجتهاداً يقبل القبول والرد. يجب قياس الخسائر معدل المشاحنات، ومدى ازدياد كلمات الوفاق والتقارب، وهل لا تزال التيارات تتقدّم على نفسها فلا يعلم أتباعها إلا قول قادتهم، أم أن كل الأفكار تُطرح وتُقرأ على اعتبار أن كل التيارات جزء فاعل في المشروع؟

إذن لا بد من رصد مدى انتشار هذه الأفكار في مقولات التيارات المتنسبة للصحوة في المجتمعات المسلمة، ورصد مدى النجاح في جعلها تترافق لصالح أطروحتات أكثر عدالة وإنصافاً، وأكثر

رحمة للعاملين.



ويشكل الحزب أو المنظمة أو التيار في أحيان كثيرة حاجزاً يحول دون التواصل مع الكفاءات والقدرات الموجودة في المجتمع المستهدف استنهاضها. فبدلاً من أن يكون الحزب أو الجماعة أو المنظمة - سواء كان في السلطة أو خارجها - وسيلة للتواصل مع الآخرين يصبح أداة لإبعادهم وتهميشهما. فكلما اختلفت رؤى أحدهم مع هذا التيار أو ذاك حدث العراق. ولا يكون هناك خيار إلا الالتحاق بالمنظمة أو الدخول في حرب معها. هذا النوع من الأداء خطير ويضر بجمل المشروع النهضوي. لذا يجب أن تكون عندنا مؤشرات لرصد هذا الأداء ومدى تقدمه أو الخساره. ومن هذه المؤشرات رصد عدد الأنصار لتيار النهضة في المجتمعات الإسلامية.

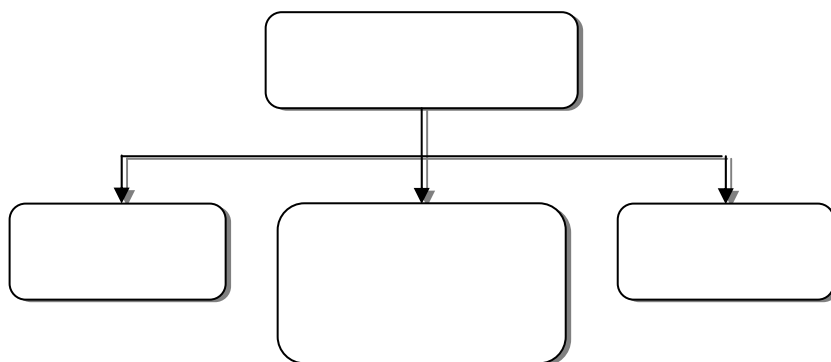
كما يحتاج المشروع مؤشرات متانة تكوين الأجهزة المختلفة: مثل أجهزة الإحصاء والتخطيط والتكوين والمدارس والجامعات ومراكم البحث والمؤسسات. هذا التكوين الشامل للأمة كيف نقيسه؟! كيف نقيس مدى استنهاض الأمة، ومدى انتقالها من طور الصحوة إلى طور اليقظة؟! كل هذه التساؤلات والقضايا لا تُعتمد إلى الآن كمؤشرات حقيقة لعملية الانتقال. بل ما زال العمل في ذاته غاية دون وجود وسيلة لمعرفة ما إذا كنا نتجه في الاتجاه الصحيح أم لا.

إن قضية التربية وإدارة هذا المشروع الضخم، واستخدام المؤشرات الحساسة، والانتقال من فكرة تربية التنظيمات إلى تربية شاملة للمجتمعات الإسلامية بما فيها هذه التنظيمات والتجمعات بشكل عام، يجب أن تكون مؤشراً أساسياً لتقارب عام بين المسلمين، يتقبلون فيه أشدhem تطريقاً ناهيك عن أكثرهم اعتدالاً. هذه القضية يجب أن تكون شاملة عامة وتطرح في المجتمعات الإسلامية لانتقال التيارات والحكومات والاتجاهات من ساحة العراق إلى ساحة التعاون.

## ما الذي يحوق عملية إيجاد مؤشرات؟

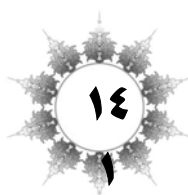
قد يكون توافر الإمكانيات - لإنشاء مراكز البحوث - عائقاً في نظر البعض لإيجاد مؤشرات.

وفي نظر البعض الآخر قد يكون العائق هو الثقافة العامة المنتشرة في المجتمعات، فهي ليست ثقافة رقمية بالدرجة الأولى، وليس ثقافة تقبل المراجعات، وبالتالي فستظل عملية المؤشرات غير مهمة بالنسبة لأفراد كثيرين في ظل الثقافة القاصرة المنتشرة في مجتمعنا.



فالمراجعات تعني - عند البعض - المشاحنات حول من المخطى ومن المصيب، ولا تعني عملية التصوير. والأرقام تعني تفكيراً حقيقياً وعملاً جاداً لمعرفة مدى التقدم أو التراجع. وهذه المراجعات والأرقام مؤلة للنفس البشرية التي ترفض إلا الاعتراف بالإنجازات والحسنات. وهكذا يفضل البعض - في هذه المجتمعات - السير من غير علامات، أو يتم تقييم الأمور انطباعياً.

فقد يقول أحد مرتدي مسجدٍ ما يقل رواه من الشباب أو من الناطقين باللغة العربية: "إن العرب لا يصلون! والشباب لا يحضرون المساجد!!". بينما لم يدرك هذا الشخص أن المسجد في منطقة عمالية!! ويسود فيها غير الناطقين باللغة العربية! وأكثر أهل المنطقة ليسوا من صغار السن أصلاً!!



أو قد يقول قائل من أبناء الصحوة الإسلامية: نحن نتقدم لأن نسبة الحجاب تزداد، وهذا يعني أننا نؤثر في الشارع ولنا شعبية ضخمة. وهذا صحيح فقد ازدادت نسبة الحجاب، ولكن ازدادت في نفس الوقت ظاهرة الزواج العرفي، ودخول المسلمين على الواقع الإباحية، وتطور مستوى الإعلان التليفزيوني والأغاني إلى إظهار الكاسيت العاريات بشكل لم يسبق له مثيل.

فكيف نقيس تأثيرنا على الشارع من خلال ظاهرة واحدة وهي انتشار الحجاب؟! رغم أن هناك ظواهر كثيرة منتشرة قد تفسد كل نجاح نراه، خاصة وأنها تخترق كل بيت من خلال الفضائيات والإنترنت.

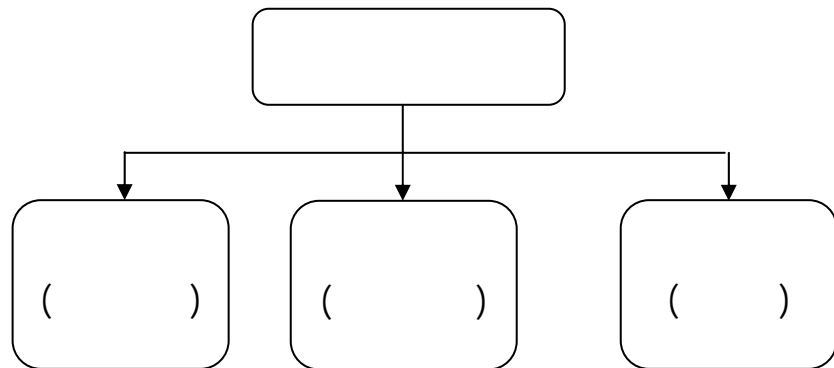
هذا النوع من الانطباعية في تقدير الأحكام نتج عن غياب ثقافة الأرقام. وهذه الانطباعية السائدة تؤثر كثيراً على الأداء العام للعمل. وهي محطة في أحيان كثيرة، وفي أحيان أخرى يكتشف الناس بعد عشرات السنين من الانهماك في العمل أنهم لم يغادروا أماكنهم، ولم يحققوا أهدافهم التي تعاهدوا عليها؛ بل والبعض انشغل بأعمال جزئية، أو بعمل استثنائي في ظرف ما اضطر له، وبرور الزمن صار هذا العمل الاستثنائي هو الأصل!!

نحن نحتاج إلى تعميم الثقافة الرقمية، وثقافة تقبل المراجعة. وهذا يحتاج إلى زمن وتربيه، وبالتالي فمسائل التربية يجب أن تركز على تطوير عقلية القائمين على مشاريع النهضة الكبرى، واستقطاب عناصر تقبل هذا النوع من الأداء لهذه المؤسسات والأحزاب والحكومات.

أما استقطاب العناصر العاطفية - التي لا تريد أن تتعب ذهنها في شيء، وتريد أقل الأعمال الجهدية للذهن، وأقل الأعمال الجهدية للجسد، ثم اعتمادهم ليصبحوا في المستقبل قادة لهذه المشاريع

الكبيرة فهو خطأ فادح ومكلف على مسارات مشاريع النهضة - سواءً كان في الحكومات أو المنظمات

على وجه سواء.



## أ. مؤشرات لقياس عمل الأحزاب والتجمعات:

المؤشرات الثقافية: مؤشرات الالتزام بالمنظومة القيمية.

مؤشرات الاعتزاز بالذات.

مؤشرات احترام الآخر.

مؤشرات شيوخ قيم العدل.

المؤشرات الاقتصادية: مؤشرات النمو الاقتصادي.

المؤشرات الاجتماعية: مؤشرات قياس سلامة النسيج الاجتماعي وحيوية المجتمع.

المؤشرات السياسية: مؤشرات المشاركة والعدالة والحرفيات .. إلخ.

المؤشرات الروحية: ظاهرة الالتزام وحيوية الحالة الإيمانية ومظاهرها.

المؤشرات الحضارية: النظام والنظافة والجمال.. إلخ.

المؤشرات الصحية: المعدلات المختلفة.

المؤشرات التعليمية: في العدد والتخصصات والمستويات المناسبة لسوق العمل والوضع في الهرم

الدولي.

## مستلزمات القانون:

### ١- المعرفة:

■ بمنطق القانون.

■ بالأدوات التي تعين على استخدام القانون من الدعاية إلى التخطيط الاستراتيجي.

### ٢- الاستخدام:

■ إيجاد أجهزة دعائية إعلامية مؤثرة.

■ إيجاد شبكة علاقات قوية بين مؤسسات النهضة والجمهور، وبين المؤسسات والتيارات بعضها البعض.

■ إيجاد منهاجية ومراكز بحوث وأجهزة على أعلى مستوى من التدريب لرصد المؤشرات.

■ التدريب على الثقافة الرقمية والإحصائية.

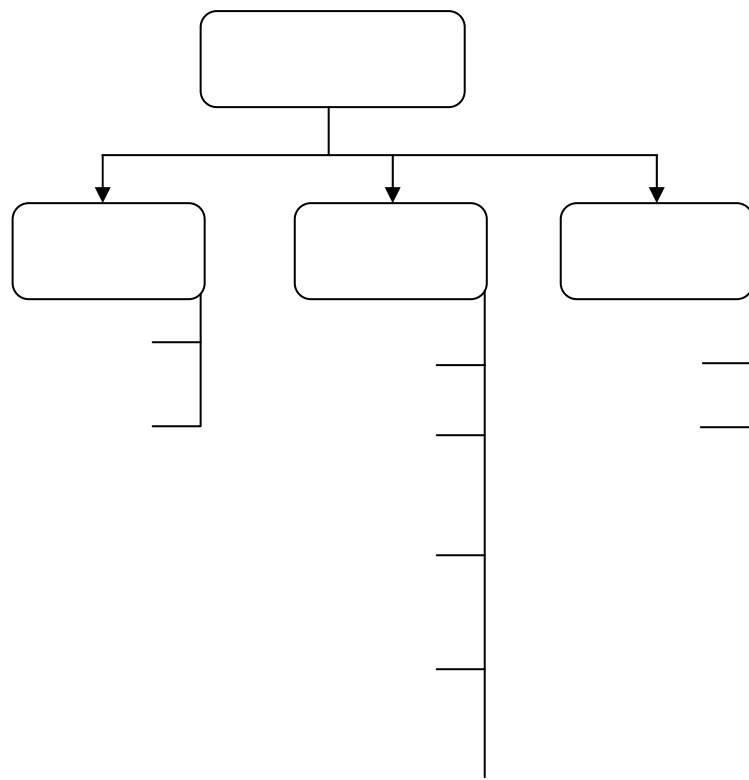
■ التأكد من ممتانة تكوين المؤسسات العاملة للنهضة من خلال أداة التخطيط الاستراتيجي.

### ٣- عدم المصادمة:

■ بتجنب إهمال رصد المؤشرات، وإلا راحت جهود المؤسسات والتيارات العاملة والدول أدراج الرياح،

ولعلها تخطي طريقها وهي لا تدري.

■ بإيجاد أجهزة دعائية مؤثرة تصل إلى الجماهير، فبدون الأنصار قوت مشاريع النهضة عند أول تهديد.



**معادلات القانون:**

- مرسل + رسالة + مرسل إليه + تأثير + تغذية راجعة = جهاز الدعاية
- فكرة - أنصار = فشل
- أهداف عليا + استراتيجية مناسبة + هيكل مناسب للاستراتيجية + كوادر مدربة بالمهارات الالزمة + نظام إداري مناسب + ثقافة وبيئة ونمط قيادة مناسب = مؤسسة قوية
- دعوة - مؤشرات نجاح = تخبط وبعد عن الأهداف

## القانون السابع

### التدافع



## منطق القانون

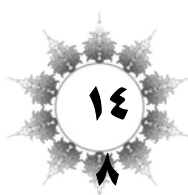
"ولولا دفع الله الناس بعضهم بعض لفسدت الأرض"<sup>١</sup>

## مفردات القانون

الدفع: جاء في المعجم الوجيز دفع الشيء دفعاً أي نحاه وأزاله بقوة. فيقال: دفعته عني، ودفع عنه الأذى والشر. ويقال: دفع القول أي رد بالحجج. والمقصود بدفع الناس أي دفع بعضهم بعضاً.

## أهمية القانون

قضية التدافع - كما يشير القرآن الكريم - كانت ولا زالت وستكون هي جوهر الوجود البشري. فالوجود البشري قائم على هذا التضاد، وعلى هذا التدافع المستمر خلق الله على أرضه. فالبشرية تدعو إلى السلام والأمن، بينما في الواقع يطغى الناس بعضهم على بعض، وتستمر عملية التدافع إلى أن يشاء الله عز وجل، وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها. فقانون التدافع يخبرنا بأنه لا مفر من عملية التدافع المستمرة في السلم والحرب، فهي حالة دائمة ومستمرة لا يجوز تجاهلها أو الأمل في زوالها.



### المراحل الثلاث للمؤسسات:

عندما نتحدث على مستوى الواقع الحي، سواء كان على مستوى المنظمات والأحزاب، أو حتى

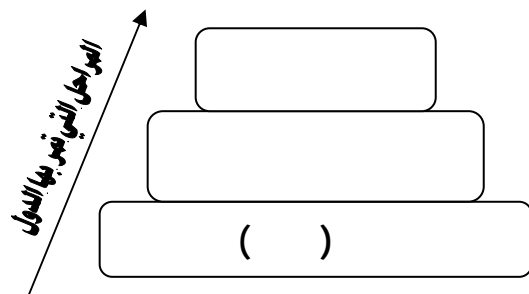
الدول، سنجد ثلاثة مراحل لأي مؤسسة:

**المرحلة الأولى:** وتسمى مرحلة البقاء أو الوجود. فكل كائن حي أو نظام قائم يحرص أولاً على بقائه أو وجوده.

**المرحلة الثانية:** وهي مرحلة الاستقرار. فهذا الكيان الذي ضمن وجوده وبقائه في المرحلة الأولى يسعى الآن إلى الاستقرار. فتأمين الوجود والبقاء قد لا يعني استقرار النظام. لذا فهو يسعى إلى تعديل أوضاعه لإيجاد حالة من الاستقرار.

**المرحلة الثالثة:** مرحلة النماء أو التنمية. وفيها يهدف الكيان - بعد المرحلتين السابقتين - إلى مستوى ثالث ألا وهو النمو وتطوير ذاته والبناء.

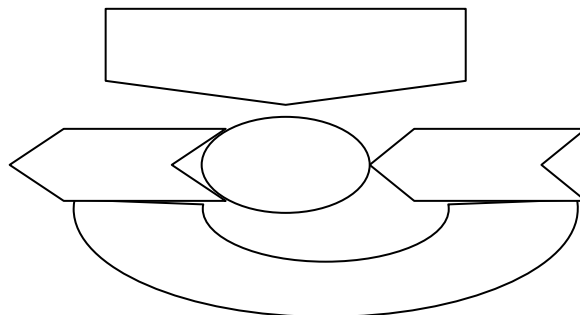
وهكذا فإن أي نظام<sup>١</sup> يسعى إلى الوجود، ثم إلى الاستقرار، ثم إلى النماء.



والدولة كنظام تمر بهذه المراحل الثلاث وتسعى إلى بلوغ نهاية هذا السلم بتحقيق التنمية.

وبالثلث تسعى النظم الأصغر والأضعف أينما كانت إلى بلوغ المهد نفسه. ومن هنا تأتي عملية

التدافع.



#### التدافع البشري:

هناك نوعين من التدافع البشري:

١. التنافس: يعني أن تكون النتيجة النهائية للتدافع بين طرفين متنافسين هي فوز كليهما بشيء

من الخيرات أو ما يطلق عليه Win – win situation؛ أي حالة من فوز الطرفين

وحاصلهما على مكاسب معينة يرضى بها كلا الطرفين. هذا النوع من التدافع يمكن أن يطلق

عليه التنافس.

٢. الصراع: ويقصد بها الصراعات الصفرية Zero – sum. وفي هذه الصراعات لا يتقبل كلا

الطرفين وجود الطرف الآخر إطلاقاً، ويسعى إلى إنهائه تماماً، والخروج بفوز نهائي ساحق

كامل،

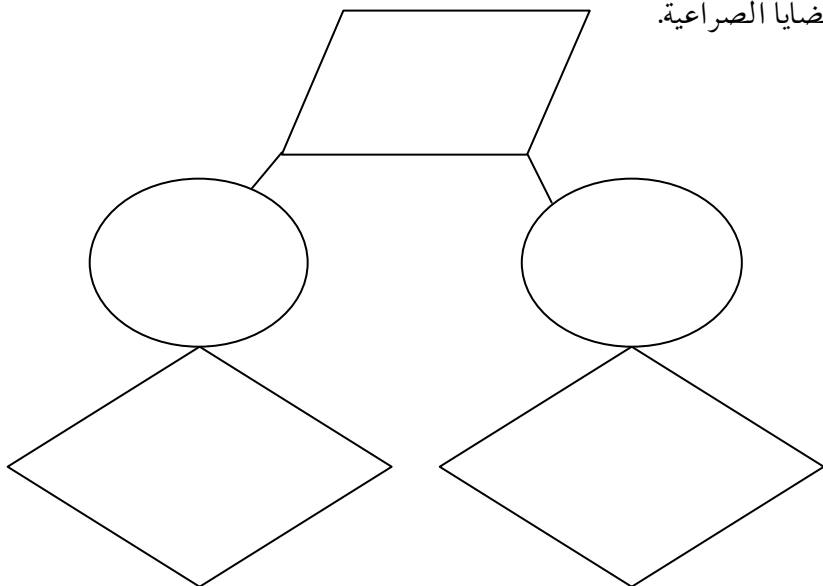
بينما يخرج الطرف الثاني من الصراع مغبوناً ومتملاً، إما منسحباً مكسور الإرادة، وإما عازماً على

الإعداد لجولة أخرى من الصراع.<sup>1</sup>

وهكذا يمكننا تقسيم قضايا التدافع إلى تنافسية أو صراعية. فالقضايا التنافسية تحتمل فوز

الطرفين بنسبة من النسب. بينما يسعى أحد الطرفين إلى إنهاء الطرف الثاني وإخراجه من ساحة

ال فعل في القضايا الصراعية.



## خطوات التدافع

وهنا يتساءل الكثيرون عن خطوات التدافع. وهل هناك خطوات أو قواعد محددة يمكن السير في ضوئها في عملية التدافع؟

وحتى تستطيع مؤسسة أو حركة أو تنظيم ما أن يحدد قواعد وخطوات التدافع يلزمها أولاً الإجابة على هذه التساؤلات، والتي في ضوئها يتم تحديد الخطوات:

- هل التدافع تنافسي أم صرافي؟
- على ماذا يتم التنافس أو الصراع؟
- أين يتم التدافع؟ (المكان)
- ما أدوات الصراع أو التنافس؟ (بماذا تصارع أو تنافس)؟
- كم التكاليف؟
- ما المدى الزمني المتوقع؟ (بالتقريب)
- ما مستلزمات الصراع أو التنافس؟ (ما تحتاجه)

## هل هناك مفر من عملية التدافع؟

ليس هناك مفر من عملية التدافع: فلو نظرنا إلى التاريخ وإلى الحاضر لوجدنا أن التدافع هو إحدى السنن الكونية التي كانت وما تزال تطرق المجتمعات والكيانات منذ أن نشأت ووُجِدَت على وجه الأرض، وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها. وهذه بعض الأمثلة:

- ١- الرسل جميعهم من لدن آدم وحتى رسولنا عليهم جمِيعاً صلوات الله وسلامه.
- ٢- تاريخ قيام الدول وسقوطها.
- ٣- تاريخ قيام الحضارات وزوالها.

## مجالات التدافع:

وللتدافع مجالات عدّة سواء في السياسة والاقتصاد والإعلام والمجتمع وغيرها، والتي يمكن

احتزامها في المستويات الثلاثة التالية:

- مستوى الفكر: فعندها تصرّع المُنظّمات القيمية، سواء الليبرالية والإسلامية والشيوعية

وغيرها على مستوى الفكر فهذا صراع على مستوى الفكر.

- مستوى التنظيم: وعندما تصرّع النظم التي تحمل هذه الأفكار، سواء كانت أحزاباً أو دولاً،

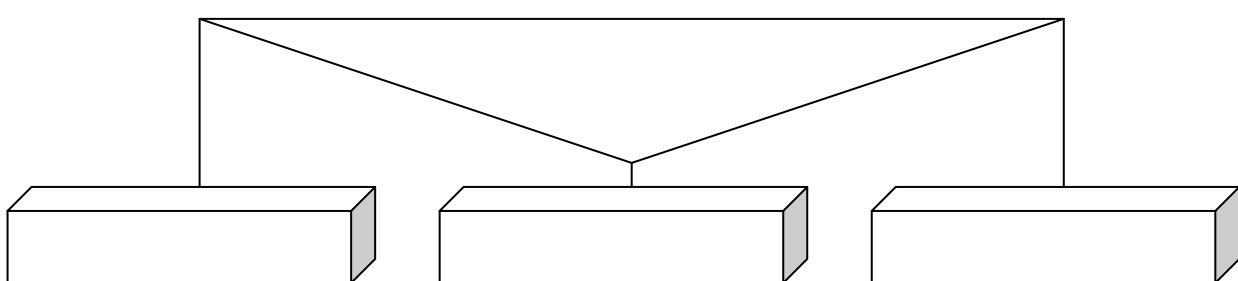
فهذا صراع على مستوى النظم.

- مستوى الأشياء: أما عندما يكون الصراع على الأشياء المادية سواء على البترول أو مصادر

الطاقة أو أسلحة الدمار الشامل فهذا صراع على مستوى الأشياء.

وهذا التقسيم نظري بحت، إذا أن الصراعات تختلط فيها المستويات الثلاثة: الفكري،

والتنظيمي، ومستوى عالم الأشياء. ولكن للدراسة تُقسم مجالات التدافع بهذه الكيفية.



## جوهر التدافع

أما جوهر عملية التدافع فهو وجود اختلاف في المصالح. سواءً كانت هذه المصالح دنيوية أو أخروية. فهذا الاختلاف في المصالح والرؤى بين الأطراف المختلفة يؤدي إلى التدافع فيما بينها.

ويقوم التدافع على عنصر القوة. أي محاولة طرف من الأطراف فرض إرادته على الطرف الآخر. إذ أن القوة تُعرف على أنها قدرة الطرف (أ) على فرض إرادته على الطرف (ب)، بغض النظر عن الوسيلة المستخدمة.

## محاور الصراع

أما المحاور التي يدور حولها الصراع فيمكن تلخيصها في النقاط التالية:

التركيز على البقاء

ثم تسوية الصراع

ثم إزالة أسبابه

١. الشرعية

٢. توحيد الجهود من خلال

٣. انتظام الدعم الخارجي ونوعه.

٤. قطع الدعم الخارجي عن الطرف الآخر وحرمانه من مناطق الأمان والتحصن.

٥. تنمية المعلومات لضمان عنصر المفاجأة.

٦. الانضباط من قبل شريحة التغيير.

## القيادة كعنصر مهم في التدافع

فإذا تبين لنا مما سبق أن جوهر عملية التدافع هو اختلاف المصالح والرؤى، وقوامها عنصر القوة ومحاورها هي ما ذكرناه آنفًا، لعلمنا قطعًا أنه – سواء كان تنافساً أو صراعاً – أمر لا بد منه. ونلفت النظر هنا إلى أن هذه المنظومات على اختلاف أنواعها تتبلور في القيادة. وهكذا يمكن اختزال التدافع ليكون بين العقول القائمة.

ويكون القول بأن القائد هو أهم عنصر في الصراع. والقائد في أفضل تعريفاته: له رؤية، وعنه التزام بالهدف الذي يتحرك من أجله، ولديه القدرة على إدارة الآخرين وتوظيفهم لتحقيق الهدف الذي يسعى إليه.

إذن تحتاج عملية التدافع إلى قيادة تقود الصراع. وهذه القيادة ليست مجرد قيادة؛ بل يجب أن يكون لديها:

١. رؤية واضحة عن:

• ماذا تريده؟

• وكيف تصل إلى ما تريده؟

٢. والتزاماً عالياً بالهدف.

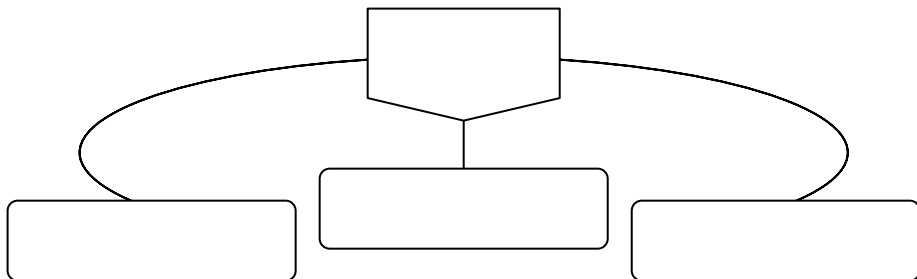
٣. المهارات القيادية التي تمكن من إدارة الناس والموارد للوصول للهدف.

فإذا افتقدت هذه العناصر تصبح عملية التدافع بلا قيادة، إنما تخضع لإدارة من نوع ما.

## أهم وظائف القيادة

وتحتاج القيادة إلى ثلاثة وظائف متزامنة:

١. تطوير مستمر: فوظيفة القيادة الأساسية أن تقوم بتطوير نفسها باستمرار. سواءً بالقراءة، أو النظر والبحوث والتعلم والتدريب وغيرها من الأمور. فتطور القيادة المستمر، والحرص على أن تكون لها مدخلات جديدة باستمرار وأن يكون نموها مستمراً هو الواجب الأول الذي يحقق تميز القيادة وقدرتها على منافسة بقية العقول القائدة الداخلية في الصراع.
٢. خلق ميزة تنافسية للمنظمة أو الجهة التي تعمل لها: والميزة التنافسية تقوم على إيجاد فرصة أو قدرة معينة للمنظمة للتغلب على العقبات التي تقف أمامها، وللوصول لأهدافها في مقابل المنافسين، أو القوى الأخرى التي تدافع المشروع.
٣. القدرة على استخدام أدوات القوة: ففي السياسة تعتبر أدوات القوة أو الفعل ثلاثة وهي: المال وما يتعلق به، والإقناع وهو هذه القوة الفكرية المنطقية التي تسمح بإقناع طرف ما بأن يخضع لرغبة الطرف الموجه للفكرة، والقوة المادية وما يصب في جانبها من عناصر القوة الصلبة. هذه العناصر الثلاثة تشكل جوهر أدوات القوة التي تستخدم في الصراع، ووراءها تقف كل الإمكانيات المادية والبشرية والمعرفية. فالمال والإقناع والقوة الصلبة هي الأدوات المستخدمة في الساحة مباشرة لفرض إرادة طرف ما على طرف آخر.



### أشكال سبعة في العمل التدافي

هناك أشكال كثيرة ومتعددة في العمل التدافي. ولكن إذا حصرنا كلامنا على المستوى السياسي - والذي هو جوهر عملية النهضة، لتحول الفكرة إلى إيجاد نظام سياسي يمتلك عناصر القوة، وينقل مشروع النهضة من تصور نظري إلى مشروع يستفيد بإمكانيات الدولة في تنمية المجتمع -

إذا حصرنا دراستنا على هذا المستوى فسنجد أشكالاً وسميات عديدة. وعلى القائد أن يعرف تفصيلات هذه الأشكال وليس عمومياتها، لأن هذا هو جوهر قضية ما يجب أن يتعلمها القائد عن عملية التدافع، وأي نقص في هذه الجوانب سينعكس على نقص في الأداء والتصور والتخيل عند القائد. وقد اخترنا من هذه الأشكال أو المسميات ستة أنواع لانتشارها وكثرة استخدامها على مر العصور من قبل الدول أو التنظيمات. وسنستعرض في الصفحات التالية هذه الأشكال السبعة:

## ١. الحرب

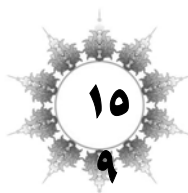
إن الحرب هي أداة من أدوات السياسة، وهي "عمل من أعمال العنف، يستهدف إكراه الخصم على تنفيذ إرادتنا".<sup>١</sup>

من التعريف السابق يتبين أن الحرب ليست هدفاً لذاته، وإنما هي أداة من أدوات تنفيذ السياسات، وهي لغة حوار الإرادات، وهدفها إخضاع وكسر إرادة الخصم، ولا يشترط تدميره، بل القائد العسكري الماهر هو الذي يسخر موارد خصميه لصالحه.

وتنقسم الحروب إلى ثلاثة أنواع رئيسية:

- **حرب كبيرة:** مثل الحربين العالميتين الأولى والثانية، وهذه الحروب لها خصائصها وتصوراتها.
- **حرب متوسطة:** مثل حرب الخليج الأولى والثانية، حيث تلتقي قوى عظمى بقوة صغيرة. وتُستخدم فيها الأسلحة التقليدية وما إلى ذلك. ولكنها لا ترقى إلى مستوى الحروب العالمية.
- **حرب منخفضة الصلة:** وهي في مستوى أدق من هذه الحروب، مثل فيتنام والصومال ولبنان وغيرها.

فكل نوع من هذه الحروب له خصائصه التي يجب أن يعرفها القائد معرفة جيدة. وبدون هذه المعرفة، لا يمكن له أن يتخيل ما الذي يتكلم عنه أثناء وجود الأزمات، أو أثناء إدارة مثل هذا النوع من الصراع، حتى على المستوى النظري.



### ٣. الانقلابات:

والانقلاب هو عبارة عن عملية تتم داخل أجهزة السلطة. حيث يقوم طرف من الأطراف داخل دائرة السلطة بإسقاط فريق العمل السابق والحلول مكانه.

وهناك مجموعة من الأسئلة المتعلقة بهذا الشكل من أشكال التدافع، ولابد أن يكون القائد

قادراً على الإجابة عليها. ومن هذه الأسئلة:

- ما هي الانقلابات؟
- ما شروطها؟
- ما كوابحها التي تمنع من حدوثها؟
- ما معدلات العوامل التي تسرع من حدوث الانقلابات؟
- ما سلوك العمل الانقلابي؟ فهناك سلوك معين للعمل الانقلابي.

فمعرفة كل ما يخص الانقلابات مسألة هامة جداً بالنسبة لعقلية القائد وتكوينها.

### ٣. الثورات:

والثورة حدث أشد من الانقلاب. ففي كل من الثورة والانقلاب يتغير نظام الحكم، ولكن يصاحب تغيير نظام الحكم في الثورة تغيرات عميقة في البنى الاجتماعية والسياسية والاقتصادية. وتأثر فيها أحوال المجتمع بوجه عام. فالثورة لا تختص فقط بتغيير السلطة في الحكم، لكنها تشمل تغيير المنظومة الاجتماعية كاملة.

فانقلاب حركة الضباط الأحرار المصرية في يوليو ١٩٥٢م الشهيرة لم يتحول إلى ما يسمى بالثورة علمياً إلا بعد أن مس جميع جوانب المجتمع المصري. فتحول اسمه من انقلاب الضباط الأحرار إلى ثورة يوليو.

وهكذا فإن انتقال الفكرة من مجرد استبدال طغمة حاكمة بأخرى مع تغييرات حتمية نتيجة هذا الاستبدال تمس تغيير البنى الاجتماعية في المجتمع؛ سياسةً واقتصاداً وشريعة يقال عنه ثورة وليس عملية انقلاب.

وحتى يستطيع القائد أن يدير الصراع لابد أن يكون على علم جيد بالثورات. وأن يكون قادراً على الإجابة على الأسئلة التالية:

- ما هي الثورة؟
- ما شروطها؟
- ما توابعها؟

- ما معجلاتها؟
- ما هو سلوك الثورات عندما تحدث حتى يكن التعامل معها عندما تحدث انفجارات؟
- من أطراها؟
- هل الثورة تحدث بفعل القوة المعارضة أم تحدث بفعل القوة الحاكمة؟
- ما دور الأطراف؟
- ما دور كل من الشعب والجيش والقوى السياسية؟

فكل هذه القضايا يجب أن تؤخذ في الحسبان عندما تدرس هذه الظاهرة. وعلى القائد أن يكون ملماً إلماً عميقاً بهذا الموضوع الهام.

## ٤. العمل السياسي أو العمل النضالي الدستوري:

وينبغي للقائد أن يفهم هذا الشكل الهام من أشكال الصراع. وعليه أن يُلم بالأمور التالية:

- المفهوم العلمي للسياسة.
- أهمية تحديد موضوع الخلاف والصراع.
- الأدوات الأساسية لعملية التحليل السياسي العلمي الفعال. والقدرة على التواصل مع المحللين السياسيين، والمكاتب المتخصصة التي تقوم بتوصيل ما يدور بشكل علمي للقائد.
- الأدوات الأساسية المستخدمة في السياسة وتفرعاتها.
- أدوات المعارضة والتكتيكات المعاصرة المستخدمة من قبلها.
- منظومة كاملة لمعرفة كيف تقوم القوى السياسية المختلفة.
- ماهية الدعاية السياسية، وتكتيكاتها، وتقنياتها، وأساليبها.

فإذا لم يدرك القائد هذه الأمور ولم يمتلك تلك الأدوات الخاصة بالعمل السياسي، فهو غير مؤهل للقيام به، لأن العمل السياسي ليس نزهة؛ بل هو تدافع وصراع على منطقة ما. وفي مناطقنا التي يطلق عليها العالم الثالث فالصراع فيها غالباً ما يكون صفررياً (منتصر أو مهزوم)<sup>١</sup>. وعليه فلابد من معرفة كل ما يخص هذا النوع من الصراع وأدواته وتقنياته.

## ٥. التفاوض:<sup>١</sup>

وهو من أهم أشكال عملية التدافع التي يجب أن يعرفها القائد بشكل واضح. إذ أن استخدامه في الصراع أمر حتمي في أي مرحلة من مراحل الصراع. ففي بعض مراحل الصراع يمتلك كل طرف من أطرافه درجة معينة من السلطة أو القوة أو النفوذ، ولكنه في الوقت نفسه ليس لديه كل السلطة أو النفوذ أو القوة الكاملة التي يستطيع بها إملاء إرادته وفرضها إجبارياً على الطرف الآخر، ومن ثم يصبح التفاوض هو الأسلوب الوحيد المتاح أمام الأطراف التي لها علاقة بالصراع وتريد الوصول إلى حل ما.

ونتيجة لختمية استخدام هذا الشكل في عملية التدافع فيجب على القائد أن يلم بكلفة دقائق وعناصر التفاوض. وعليه أن يكون قادراً على الإجابة على الأسئلة التالية:

- هل تستطيع تحديد موضوع التفاوض؟
- كيف يتم اختيار الفريق التفاوضي وتدربيه وإعداده للقيام بالعملية التفاوضية؟
- ما نوع التفاوض؟
- ما هو توصيف الحالة التفاوضية؟ هل هي حالة مقايضة، أم تفاعل استراتيجي كامل؟
- كيف تعدد المبادرات التفاوضية أو الحزم التفاوضية؟ سواءً كان الجزء الصلب منها أو الجزء الهش؟

- كيف يحدد الموقف العام لأطراف العملية التفاوضية؟
- كيف تحدد الأطراف العلنية والخفية للعملية التفاوضية؟
- ما الاستراتيجيات التي تستخدم فيه؟ سواء كانت الإقناع أو القهر أو التنازل أو التعاون الإيجابي أو التعاون السليبي؟ وما هي هذه المعاني ومتى لا تستخدم في العملية التفاوضية؟
- ما التكتيكات المستخدمة في العملية التفاوضية؟  
هذه هي القضايا الأساسية في التفاوض التي يجب أن يدركها القائد وأن يكون مدرّباً تدريباً عالياً عليها.

## ٦. حركة اللا عنف:

تعتمد حركة اللا عنف على طبيعة القوة في المجتمع. ذلك أن نتائج هذا الكفاح ترتبط بامتلاك ومارسة القوة وبتأثير ذلك على الخصم. ويتعارض هذا المفهوم مع الفهم الخاطيء السائد الذي ينظر إلى الفعل اللا عنفي باعتباره يفتقد القوة، وباعتباره يتجاهل واقع القوة في السياسة. فالكفاح اللا عنفي هو أسلوب سياسي ينبغي أن يفهم ويقيم وفقاً لمنطقه الخاص.

إن الكفاح اللا عنفي هو أسلوب لحشد القوى في مواجهة الخصم الذي عادةً ما يكون لديه قدرات إدارية واقتصادية وسياسية وبوليسية وعسكرية. وتستخدم القوة هنا للإشارة إلى كل مظاهر النفوذ ووسائل الضغط المستخدمة ضد الخصم لإقناعه بالتصريف على النحو الذي يريده قادة حركة اللا عنف. فهو أسلوب يستخدم أدوات اجتماعية ونفسية واقتصادية وسياسية لممارسة الضغوط، ويتضمن أكثر من مائتي طريقة مثل المقاطعات الاقتصادية والإضرابات العمالية وحتى إقامة حكومة الظل.

ولأهمية حركة اللا عنف في المسارات التغييرية يجب أن يهتم القادة بدراستها وأن يكونوا قادرين على الإجابة على هذه الأسئلة:

• ما هي حركة اللاعنف؟

• ما أهدافها؟

• ما آلياتها؟



• ما أدواتها؟

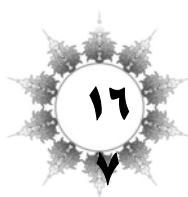
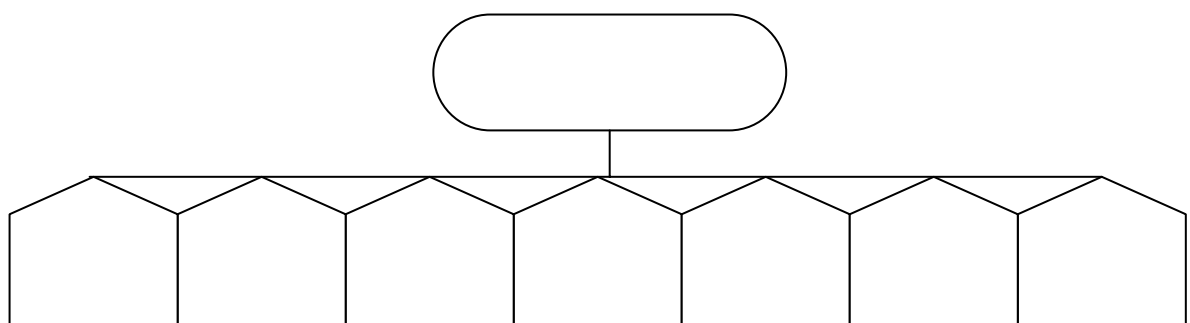
• ما شروطها؟

• ما نماذجها؟

• كيف تنجح؟ ومتى تفشل؟

#### ٧. الإرهاب:

ويكن إضافة شكل سابع للتدافع وهو الإرهاب بقسميه: إرهاب الدولة وإرهاب المنظمات لتكامل لدى القائد صورة عن آليات التدافع.



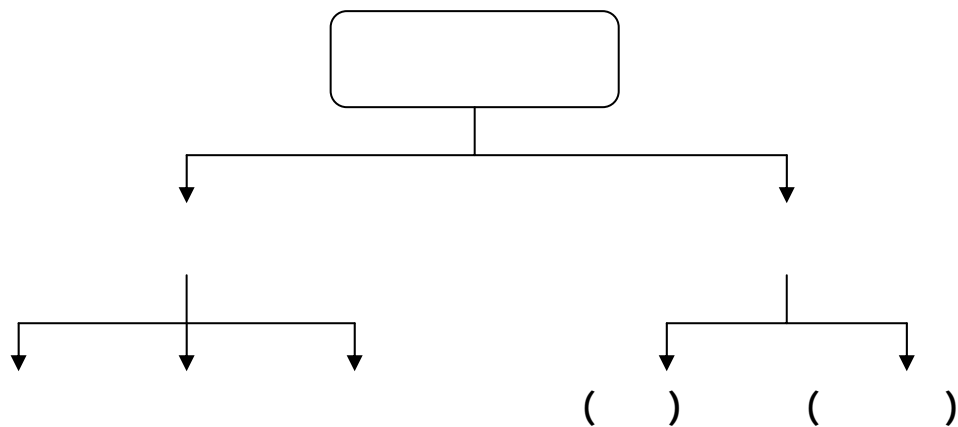
إن معرفة القائد الصلبة لهذه المسميات أو الأشكال الستة التي تدخل في العمل التدافي أمر في غاية الأهمية، وتدخل في باب الضروريات، وليس من الحاجيات أو التحسينيات. ومن يفتقدتها فقد افتقد شرط النجاح.

إن هذه المسميات يجب معرفتها بدقة شديدة، والتدريب عليها تدريباً عالياً، ومناقشتها مناقشة موسعة، حتى تكون رؤى كاملة عند القيادات، حول البدائل المتاحة، أمام أي حراك تغييري يراد له النجاح.

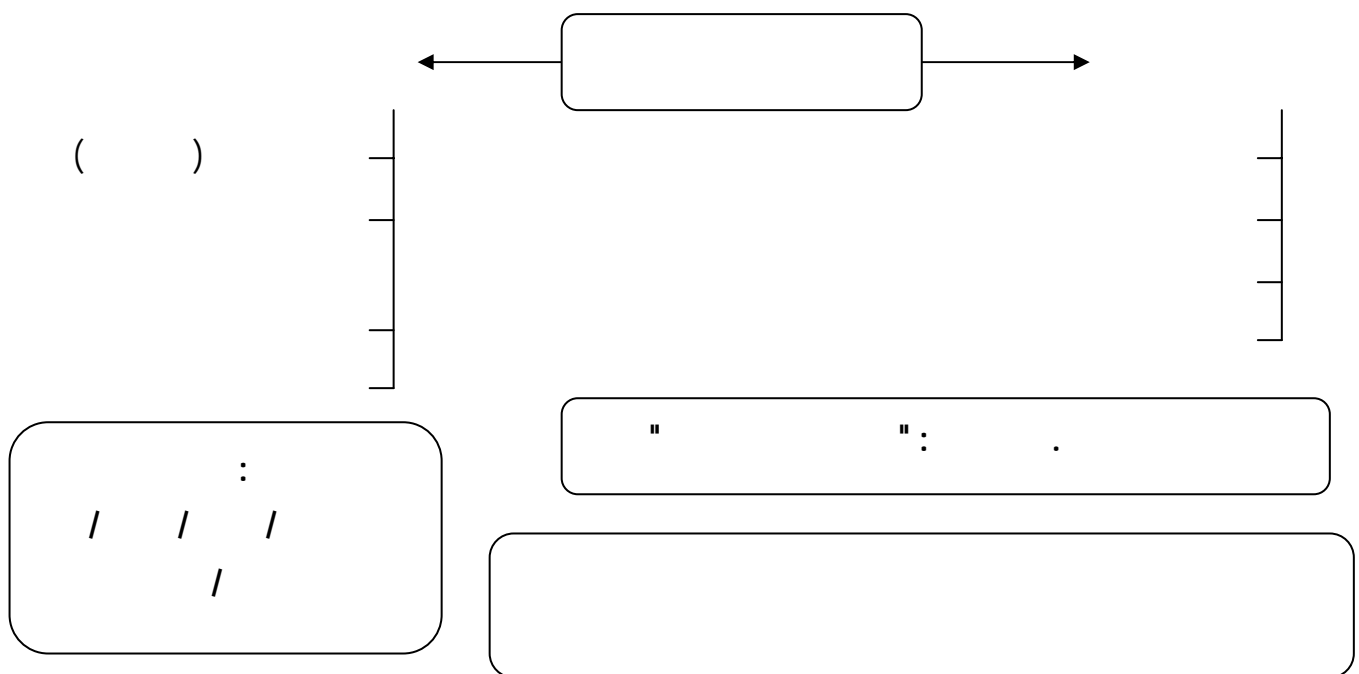
ولابد ألا تقتصر هذه المعرفة على الفكر القيادي الذي يقود عملية التدافع فقط؛ بل يجب أن تكون كل الطبقات العاملة في المستوى الوسيط قادرةً على استيعاب هذا النوع من الفكر، وهذا النوع من الأداء. وبدون ذلك تكون المنظومات القائمة على قانون التدافع هشة وقابلة للانهيار. والتاريخ خير شاهد على ذلك. فعندما يدخل مجموعة من الناس مجردین من الأدوات الأساسية في العلوم العسكرية والسياسية، والاقتصادية إلى مجال العمل؛ فكم يحدثون من التدمير لأنفسهم قبل مجتمعاتهم؟!

### وسائل التغيير العامة:

ونحب أن نذكر هنا في عجلة سريعة أن للتغيير وسليتين أساسيتين هما:



### طرق التغيير:



ويتخيل من يخوضون عملية التغيير البطيء أنهم وحدهم هم الذين أنجزوا المشروع. ولكن الواقع يقول أن قوىً أخرى يجب أن تتدخل لتنجز المشروع، وتحوله من مرحلة الاستضعفاف إلى التمكين. والخط البطيء الطويل لا بأس به إن وضع في اعتباره ضرورة تواجد قوى أخرى (شريحة التغيير) تسعى لإنجاز المشروع. واعتبر دوره مع هذه القوى أنه دوراً تكاملياً.

أما تفسير حوادث التغيير أنها نشأت من خلال المسارات الطويلة التي تتجاوز مئات السنين دون أي تدخل من قوى أخرى فهو وهم كبير.

إن عملية التدافع ليست مسألة ترك للظروف والحوادث. وكذلك عملية تنمية القيادات، والقيام بهما ليس مما يترك للظروف والحوادث دون اهتمامٍ وترتيب. فإعداد القادة اليوم علم وفن كبير، ومن الخطورة الشديدة أن يتوسد اليوم -في عصر العلم والتنظيم والتربية الموجهة والمركزة- مسألة التدافع من لا يمتلك هذه المعرفة الأساسية والضرورية في مجال التدافع.

والحديث عن التدافع يطول، ولكن حسينا أن نقول أن عملية إعداد القادة لعملية التدافع شرط أساسي، لأنها عملية لا يمكن تجنبها.

## مستلزمات القانون:

### ١- المعرفة:

فمعرفة القانون أول ما يجب على قادة وطلاب النهضة. وتشمل:

- الإلام بنوعية عملية التدافع التي يخوضونها،
- مجالات التدافع،
- ومحاور الصراع،
- والأشكال المختلفة المستخدمة في عملية التدافع،
- ووسائل التغيير العامة،
- وأهم وظائف ومواصفات القيادة.

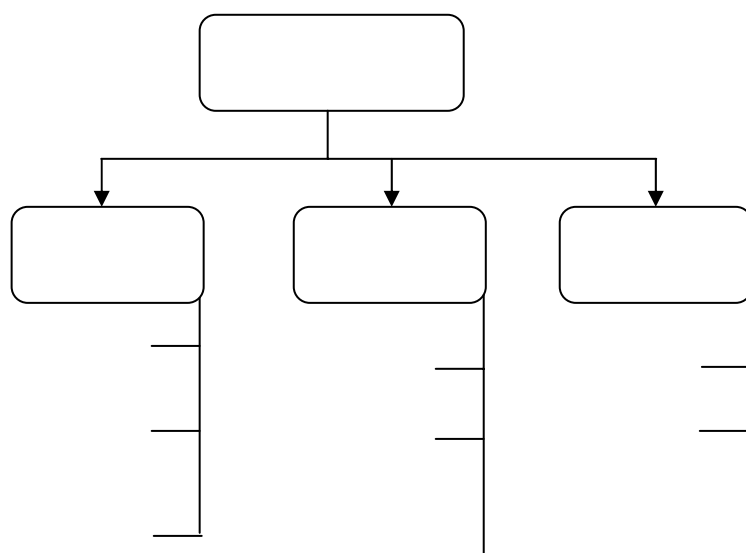
### ٢- الاستخدام:

فالقانون إن ثمت المعرفة به وجب استخدامه في التغيير استخداماً محنكاً، وذلك من خلال:

- تحديد نوعية التدافع (صراعي أم تنافسي؟)
- تحديد مجالات ومحاور الصراع.
- تحديد الشكل المستخدم.
- اختيار الوسيلة المناسبة للتغيير.
- الاختيار المناسب للقادة وأدوارهم.

### ٤- عدم المصادمة:

وتتم مصادمة القانون والحصول على نتائج عكسية في حالة المروب المستمر من التدافع طلباً للسلامة، أو النصر السهل. أو نتيجة سوء تحديد نوعية الصراع أو مجالاته أو محاوره، أو اختيار أحد الأشكال أو الوسائل غير المناسبة، أو عدم معرفة القادة لدورهم ووظيفتهم الأساسية.

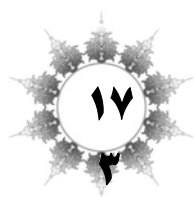


### معادلات القانون

- استبدال طغمة حاكمة بأخرى = انقلاب
- تغيير اجتماعي + تغيير سياسي = ثورة
- قطع موارد القوة عن النظام السياسي - استخدام القوة المسلحة = حركة لا عنف

## القانون الثامن

### الفرصة



## منطق القانون

"الأحداث العظيمة يصنعها اقتناص الفرص"

## مفردات القانون

الفرصة: هي اللحظة التي تبدو فيها عوامل النجاح متوفرة ولحظة العمل المنتج قائمة، أو هي عبارة عن ظرف مناسب للتقدم.

## أهمية القانون

قانون الفرصة هو جزءٌ من عملية التدافع، ومعين على فهمها. ومن المعروف تاريخياً أن الفرص تتحاول وباستمرار وبدون توقف للأمم، حتى تنهض وتتحرر.

إن إمام القائد بهذا القانون وتدريبه على كيفية التعامل مع الفرص التي تتاح أمر في غاية الأهمية لنجاح مشروع النهضة.

قانون الفرصة هو جزء من عملية التدافع. وهو يعني الانتقال من مقعد المفعول به إلى مقعد الفاعل. وكما أشرنا من قبل فهي عبارة عن ظرف مناسب للتقدم. وهذا التقدم قد يكون حاسماً أو جزئياً. وهو يعتمد - بعد إرادة الله جل وعلا - على وجود الاستعداد لدى الطرف الراغب في التقدم لاقتناص الفرصة واستغلال الظرف، لتحقيق المكاسب التي يسعى إليها.

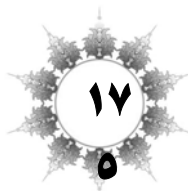
### أنواع الفرص

- ١- فرصة جزئية: لإنجاز هدف من أهداف المشروع، أو قطع مرحلة في الطريق.
- ٢- فرصة كافية: لإنجاز المشروع الكلي والتمكين له، وهي تشمل ما يُطلق عليه بالفرصة التاريخية التي قد تكون:
  - فرصة للوصول إلى السلطة،
  - أو فرصة للتحرر من الاستعمار،
  - أو فرصة تاريخية للحصول على أسبقية معينة في مجال معين من المجالات.

وقد تحدث أحد الرجال النابهين في بداية القرن الماضي عن قانون الفرصة وما يتعلق به وقال:

"إن الغاية البعيدة لابد فيها من ترقب الفرص، وانتظار الزمن، وحسن الإعداد وسبق التكوين"<sup>١</sup>

فقانون الفرصة والظرف المناسب للتقدم يقابله قانوني الجاهزية، والسرعة وحسن التوقيت.



## الجاهزية

إننا لا يمكن أن نتحدث عن قانون الفرصة والظروف الملائمة لحرك ما، بدون الحديث عن قانون الجاهزية. والجاهزية عملية نسبية وليس مطلقة. فلا يمكن أن يدعى تنظيم أو فرد أو حتى دولة ما أنه جاهز لكل الاحتمالات، فذلك ليس من شأن البشر، ولكن الجاهزية هي نسبة وتناسب؛ فإذا كان الطرف المقابل والطرف المنافس أقل جاهزية في مسار من المسارات، عندها يكن للطرف الأكثر جاهزية بالنسبة له لأن يتقدم عليه. وهكذا تُقاس جاهزية أحد أطراف الصراع بالنسبة للأطراف الأخرى المشتركة فيه وليس بالنسبة إلى العالم كله.

إن افتقاد أمة أو فرد ما للجاهزية الالازمة لاقتناص الفرصة، يفوت الفرصة عليهم، بينما يقتضيها غيرهم.

## السيناريوهات

ويرتبط قانون الجاهزية بدراسة الاحتمالات أو رسم السيناريوهات. ففي عملية التدافع توجد أربع سيناريوهات شائعة ومحتملة:

١. السيناريو المرجعي أو الوضع القائم (Status Quo): ومفاده أن الحالة التي نعيش فيها مرشحة للاستمرار في المدى الزمني القائم. وبالتالي توضع الحسابات على اعتبار أن الوضع القائم مستمر، وبالتالي معالجته معروفة في ظل ما هو قائم.

٢. سيناريو الانقلاب الجذري (Radical): وهو عكس السيناريو الأول. مفاده أن الوضع

سينقلب انقلاباً جذرياً بسبب من الأسباب أو بسبب دراسة من الدراسات. وبالتالي كيف يستعد

هذا الطرف في حالة انقلاب السيناريو جذرياً إلى وضع وحالة جديدة تماماً؟

وهذا الاحتمال أو السيناريوهان متقابلان تماماً، ويثنان أقصى اليمين وأقصى اليسار – إن

صح التعبير – عند وضع السيناريوهات. إلا أنه يقع بينها سيناريوهات وسيطة:

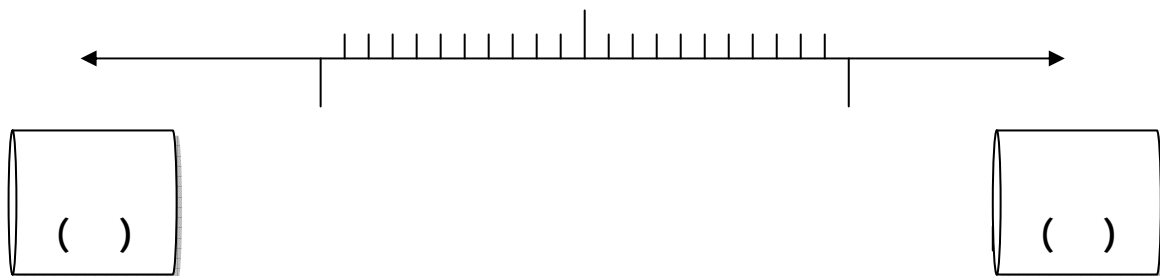
- أن يغلب الاستمرار على التغيير؛ بمعنى أن يحدث تغيير ولكنه طفيف في الوضع القائم.

وبالتالي يمكن التعامل مع هذا التغيير الطفيف بإجراء نوع من التحويلات في خطة العمل.

- أو يغلب على الظن أن التغيير سيكون كبيراً ولكنه ليس جذرياً. فتستمر الحالة أو الوضع

القائم ولكن التغييرات تكون كبيرة، وبالتالي يتم التعامل مع هذه التغييرات الكبيرة بوضع خطة

لواجهة مثل هذا السيناريو.



## بناء السيناريو

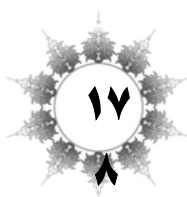
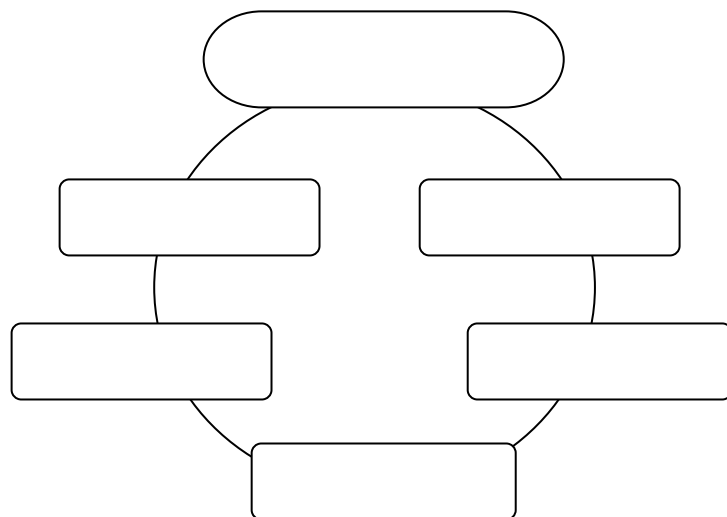
يتم إعداد الأفراد والمنظمات والدول للسيناريوهات التي تُرسم في أوضاع معينة. ويتم بناء كل

سيناريو بتحديد:

- الوصف العام له.
- الأطراف الفاعلة فيه.
- الشروط الابتدائية لعمله.
- لحظة تفعيل السيناريو (توقيت البداية).
- المدى الزمني للسيناريو المحتمل.

وهذا البناء يحدد طريقة التدخل التي يعتمدها أحد الأطراف لاستثمار الوضع القائم أو

التغيرات الحادثة.



ولا تستطيع أي جهة أن تخطط لكل السيناريوهات مرة واحدة، ولكنها تخطط للسيناريو الغالب، وسيناريو محتمل آخر بعده. وتستعد وتجهز نفسها لاستثمار الظرف الذي سيحدث للتقدم أو لتفادي المخاطر الواردة فيه.

إذن يحتاج مشروع نهضتنا إلى عقل يقوم بدراسة المتغيرات وتوقع الظروف والأحوال، ويحدد ما يجب أن يخطط له، لاقتناص الفرص، وتجنب المخاطر.

### قانون السرعة وحسن التوقيت

هذا يقودنا إلى موضوع في غاية الأهمية، ألا وهو أهمية السرعة وحسن التوقيت، أو كما يقول عماد الدين خليل الاستماع لـ "لحظة التاريخية". فهناك ظاهرة متكررة مفادها أن النجاح والتوفيق ليس مقصوراً بالضرورة على الطرف الأكثر جاهزية؛ بل هناك عنصر آخر يؤثر في قانون الفرصة، ألا وهو قانون السرعة التي هي جوهر النصر في الصراعات. فعندما تكون المسافات بين الأطراف وبين الوصول للسيناريو متقاربة أو شبه متقاربة، قد يكون طرف من هذه الأطراف سريع الحركة، فيقوم بحركة مبالغة ومبالغة لاقتناص الفرصة. وعندما فإن هذه السرعة في الاستفادة من الوضع القائم تشكل أسبقية، رغم جاهزية بقية الأطراف التي تبدو متقدمة على جاهزية هذا الطرف. والأمثلة على ذلك كثيرة.

كذلك فإن الفرص قد لا تدوم كثيراً حتى يفكر القائد فيها. فبعض الفرص تكون أياماً وببعضها أسابيعاً، وعلى أحسن الظروف تكون شهوراً.

وهنا يأتي دور القيادة الذكية الجريئة القادرة على الفعل السريع. فمن مواصفات القائد وطريقة تفكيره أنه قادر على أن يعمل كرجل الأعمال، الذي لا يضيع الفرصة عندما يراها، ويسرع في استثمارها قبل الآخرين. إذ أن الفرص لا تنتظر، بل هي خادم من يقتتنصها.

هذه العقلية القيادية في لحظة الفعل تصبح لها الأسبقية على العقل التحليلي التنظيري،

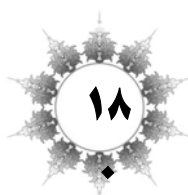
فالقائد يحتاج إلى:

- عقلية المفكر التحليلية،
- وعقلية الطبيب الذي يعالج حالات خاصة،
- وعقلية رجل الأعمال الذي يسارع في اقتناص الفرصة، ولا يتردد في ذلك، ويتحمل المخاطر الخسارة.<sup>١</sup>

أما المترددون فرغم جاهزيتهم - الكاملة افتراضًا - فييمكن أن يصبحوا فريسة لمنظمات صغيرة، أو لأفراد مغامرين يسبقو نهم للحركة في لحظة الفعل الأساسية. والشاهد على ذلك كثيرة في التاريخ.

### **الخطوط الأمامية والخلفية**

وفي هذا السياق يجب الإشارة إلى موضوع الخطوط الأمامية والخطوط الخلفية. فكثير من المنظمات لا تدرك الفارق بين خطوطها الأمامية التي تواجه الفعل مباشرة وتتحمل نتائجه وبين خطوطها الخلفية التي



تقوم بدعم هذا الفعل. فقد تجد تركيزاً على الخطوط الخلفية على حساب الخطوط الأمامية، فتغرق المنظمة في الخطوط الخلفية على حساب الخطوط الأمامية.

فربيا تغرق منظمة من المنظمات في إعداد نفسها على المستوى الروحي أو الفكري والثقافي في مقابل إهمال الخطوط الأمامية التي تحتاج لإعداد وتجهيز في العمل السياسي والإعلامي والمادي وغيرها. فتسقط فريسة لهذا الغياب في قضية التركيز والتوازن بين خطوط الدعم الخلفية وخطوط الدعم الأمامية.

وتغرق منظمات كثيرة في العكس، فتركت على الخطوط الأمامية دون إعطاء الدعم والوزن الكافي للخطوط الاستراتيجية الخلفية المتعلقة بنواحي الفكر والثقافة وخطوط الدعم المادي وخطوط الدعم اللوجستي بشكلها العام

نستخلص مما سبق أن قضية الإعداد والجاهزية لاقتناص الفرصة ترتبط ارتباطاً وثيقاً بالتمييز بين هذين الخطين ومعرفة معنى كلمة خطوط داعمة، ومعنى الخطوط الأمامية والتوازن بينهما. فالخطوط الأمامية هي التي يتم من خلالها الصراع، وأي ضعف فيها يؤدي إلى انهيار مكاسب هذه المنظمات.

### نظيرية "اعقلها وتوكل"

#### سؤال: هل الفرصة تصنع أم تأتي قدرأ؟

والذي يحدد الإجابة على هذا السؤال هو زاوية النظر. فإن عدد العوامل المؤثرة في ساحة الفعل الإنساني كثيرة جداً. وكل فرد من الأفراد يتلك طرفاً من هذه العوامل. فمثلاً عندما تحدث الأحداث الجسام



## **قوانين النهضة**

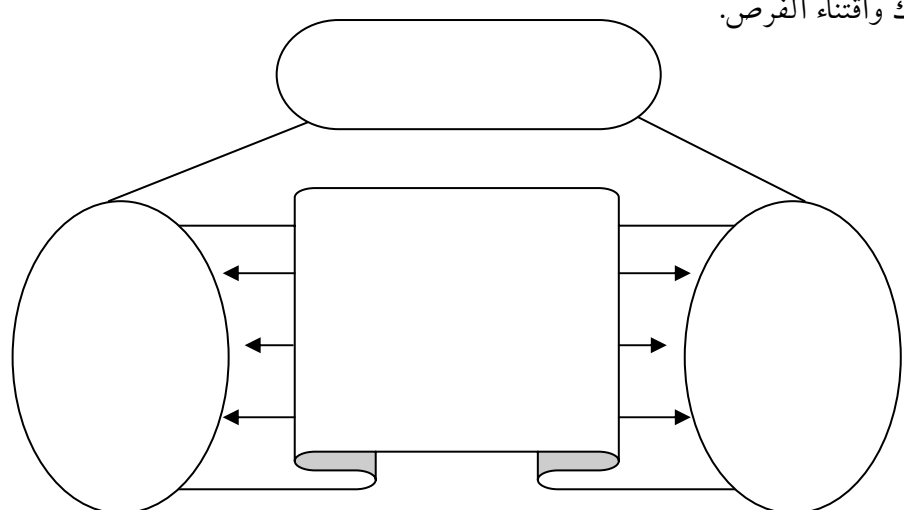
الضخمة التي لا دخل للمنظمات الصغيرة في إشعال فتيلها كandalاع الحرب العالمية الأولى أو الثانية بين الكتل الكبيرة المتصارعة، و تستفيد من هذا الظرف الكيانات الصغيرة المحيطة بها كحركات الاستقلال،

فإن



تلك الحركات في هذه الحالة لم تشعل فتيل الصراع، لكنها استفادت منه بدل قدرتها وجاهزتها على الحصول على مكاسب محددة كاستقلال بعض الدول والمنظمات. إذن الفرص في جانب منها تأتي بهذه الكيفية. بأن يحدث حدثٌ لم يصنعه الطرف المستفيد، ولكنه يجني الكثير من المكاسب، ويتقدم نتيجة وجود صراعات بين أطراف أخرى. وهناك أنواع من الصراعات يشترك الطرف الذي يطلب الفرصة في دفع الأحداث فيها، بتحريك بعض قطع الشطرنج التي يمتلكها على ساحة الفعل، فتتحرك الأطراف الأخرى، فتسناح فرص جديدة. وهنا تأتي عملية التدخل في صناعة الأحداث.

وفي الحقيقة فإن الأمران يحدثان. وهناك بعض العوامل التي يمكن التحكم فيها وتحريكها لإحداث تغييرات على الساحة تسمح لنا بالتقدم على رقعة الشطرنج، وهناك أحداث لا دخل لنا فيها تحدث بسبب تدافع أمم وشعوب ومجتمعات وأطراف أخرى، وتتساهم فيها فرصة للكيانات الصغيرة للتحرك واقتناء الفرص.



وهكذا فإنه يكن المساهمة في صنع الفرص بالأخذ بالأسباب:

١. الذات: الجاهزية.
٢. الخصم: دفعه للموقع الذي نريد.
٣. الأرض والمناخ: بالمعالجات المناسبة.

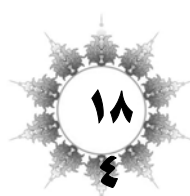
### ماذا يقول الرسول ﷺ؟

ونجد أمامنا في هذا السياق قول المصطفى ﷺ للأعرابي الذي أراد الدخول إلى المسجد وهو يحدثه عن دابته التي تركها فضاعت، فقال له: "اعقلها وتوكل". لقد حدد المصطفى ﷺ هنا قضيتين

هامتين:

- القضية الأولى وهي الأخذ بالأسباب، سواءً كانت في الإعداد، أو في التدخل بتحريك أحجار الشطرنج. وهنا يجب أن يتم الفعل كاملاً، لأن المراد من قوله "اعقلها" ضبط الأمور، واستنفاد الجهد والطاقة وأقصى الوع في الأخذ بالأسباب.
- بعدها لا يبقى أمام الإنسان إلا القضية الثانية وهي أن يكل أعماله إلى الله سبحانه وتعالى وفضله ونعمته "وما النصر إلا من عند الله".

### ماذا يقول الاستراتيجيون؟



إن أقوالهم لا تختلف كثيراً، حيث يقول سان تسو المنظر الصيني الاستراتيجي المعروف: بعد تمام الاستعدادات لا يتحقق النجاح إلا إذا وجد ضعف في استعدادات الخصم، بمعنى آخر أننا نمتلك خمسين

في

المائة من أوراق اللعبة أو الصراع والتي تكمن في تمام الاستعدادات أو الإعداد الكامل، أما الخمسون في المائة الأخرى فتقع في دائرة ضعف الطرف الآخر، بأن يغفل عن جزئية من الجزئيات، أو عن جانب من الجوانب، فيتم اقتناص هذه الفرصة الناتجة عن غفلة الخصم.

ويقول المنظر الألماني المشهور كلاوزفيتز في كتابه فن الحرب: "بعد أخذ كل ما يمكن عمله في الحساب، فإن هناك فرصة خمسين في المائة من النجاح، والباقي يمكن أن تعزوه لإرادة الله إذا كنت مؤمناً، أو الحظ إذا لم تكون مؤمناً. ولكن المهم عندي أنك تملك خمسين في المائة من الأوراق، لكن هذه الخمسين في المائة يجب أن يقام بها على أكمل وجه؛ من الناحية الحركية والمهنية والترتيب والاهتمام والدقة".

وفي حالة الفشل يجب مراجعة هذه المنظومة مراجعة كاملة، وعدم إرجاع الفشل إلى الله سبحانه وتعالى. فالقرآن خاطب صحابة رسول الله ﷺ عقب هزيمتهم في أحد بقوله: "أولما أصابتكم مصيبة قد أصبتم مثلها قلت أني هذا قل هو من عند أنفسكم"!<sup>١</sup>. أي راجعوا منظومتكم، وانظروا كيف حدثت الأخطاء ومن أين جاءت؟ وبالتالي تحدث الاستفادة والنمو المستمر. أما في حالة تحقق النصر فتأتي القضية الثانية: "وما النصر إلا من عند الله"<sup>٢</sup> فيبدأ شكر الله على نعمائه وفضله ومنتها وكرمه، والعزم

## **قوانين النهضة**

على تحسين الأداء: "ليبلوكم أيكم أحسن عملاً"<sup>١</sup> فتكامل المنظومة الإسلامية بين عمليات المراجعة

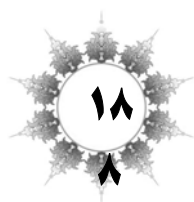
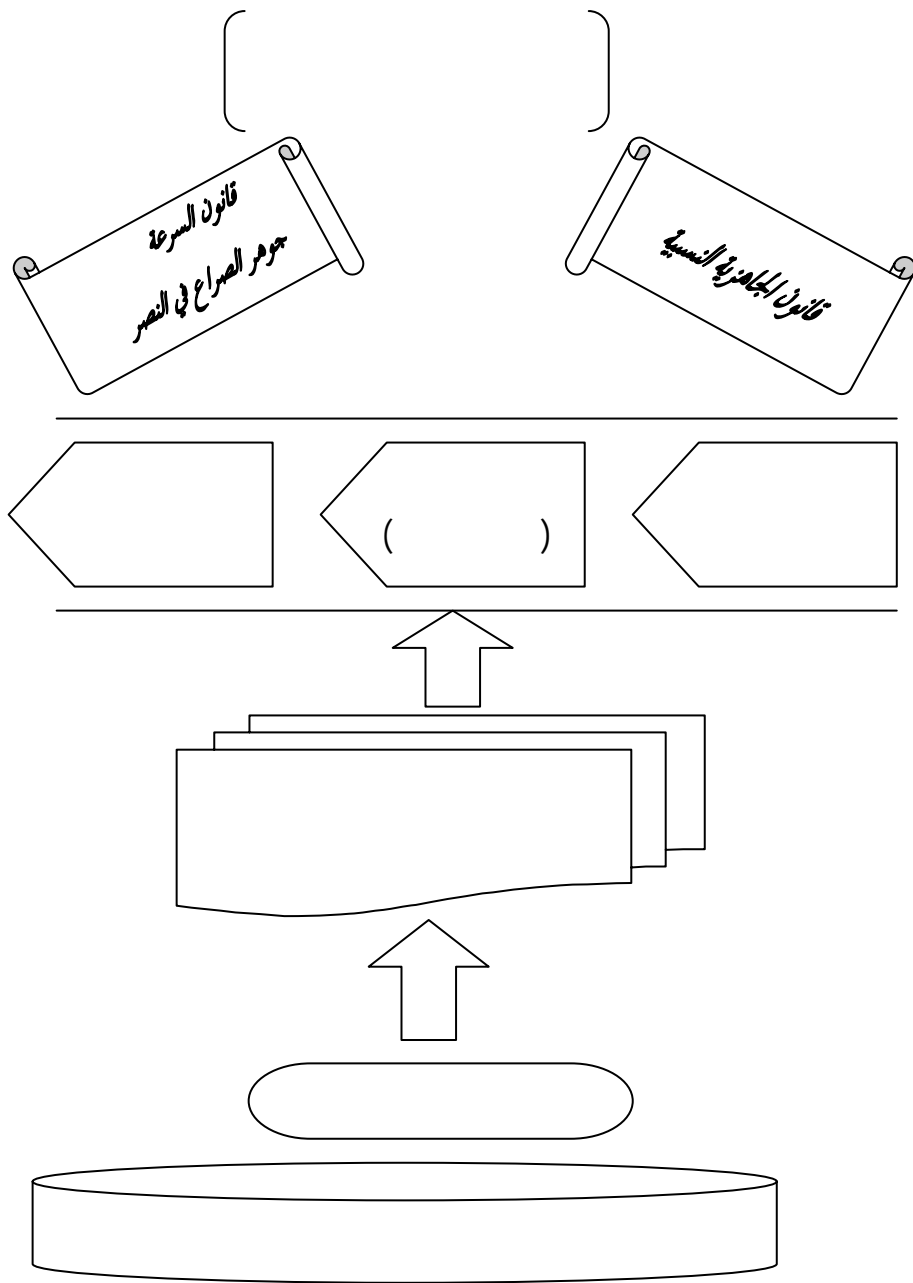
في حالة الفشل،



والتطویر في الأخذ بالأسباب كاملة عملاً بنظرية اعقالها. ثم بعد ذلك بالتوکل على الله سبحانه وتعالى في جميع الأسباب والشروط تحقیقاً لقول النبي ﷺ "توکل". أما عند إهمال الأخذ بالأسباب والتقصیر الشامل الكامل على المستوى المھي والحرفي والتقني والإداري والتخطيطي، سواءً على مستوى القيادات أو المنظمات، ثم عزو النتائج إلى الله سبحانه وتعالى، فإن ذلك لم يحدث حتى للأنبیاء عليهم صلوات الله وسلامه. فالمصطفی ﷺ ذاق حلاوة النصر ومرارة الهزیة، لكنه في حالة الهزیة لم يقل أنها قدر لابد منه، وأن جیشنا كان الأقوى والأفضل والأكثر انضباطاً وما الهزیة إلا قدر لا يمكن منعه، ولكن قال لصحابته ما أخبره به ربه "قلتم أني هذا قل هو من عند أنفسكم" ، أي راجعوا منظومتكم بالكامل، وصححوا أخطاءكم، ثم ثقوا بالله سبحانه وتعالى، وانطلقوا إلى محاولة أخرى. بذلك يصلح العقل المسلم، ويصبح قادراً على تطبيق نظرية "اعقلها وتوکل"، لكن إذا أسيء استخدام هذا المعنى، بحيث تصبح جزئية "توکل" هي الأساس، وتصبح جزئية "اعقلها" هامشية، فسندخل في عملية الجبرية والتواکل، وليس في عملية التوکل.

إن قدرة المنظمات الصغيرة على الاستفادة من الأحداث تكون أكبر من المنظمات الكبيرة، إذ أن المنظمات الكبيرة لها موازناتها وحساباتها، غالباً ما تخشى إذا فشلت أن يتم إفناها، أما الصغيرة، فإنها تكون مرنة، و تستفيد من الأزمات، التي تعتبرها فرصاً ذهبية لكي تتحرك.





## مستلزمات القانون:

### ١. المعرفة:

فمعرفة القانون هو أول ما يجب على قادة وطلاب النهضة. البحث في التجارب التاريخية التغييرية ودراسة كيفية تعاملها مع الفرص.

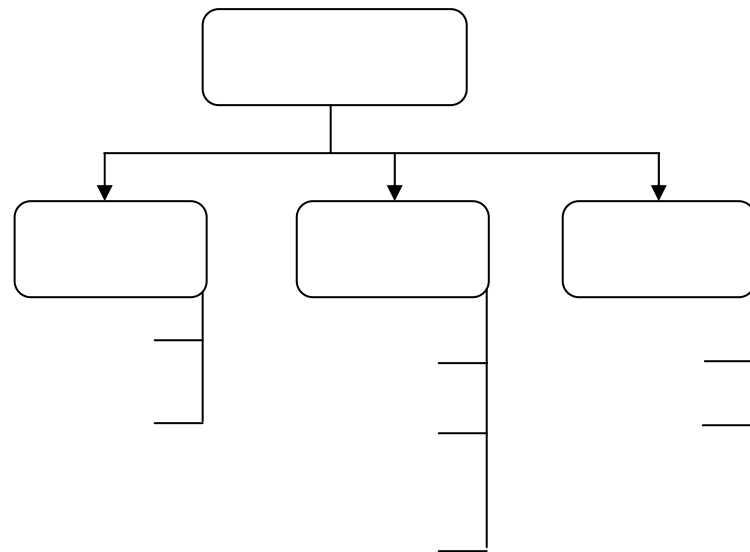
### ٢- الاستخدام:

فالقانون إن تمت المعرفة به وجب استخدامه في التغيير استخداماً محنكاً، وذلك من خلال:

- الجاهزية الدائمة واستمرار الاستعداد لقوله تعالى "وأعدوا".
- اختيار القيادة الشجاعة الذكية التي تبادر باقتناص الفرص.
- السرعة في اقتناص الفرص.

### ٥- عدم المصادمة:

وتتم مصادمة القانون والحصول على نتائج عكسية عندما تمر فرصة تلو فرصة، والقيادات تقدم خطوة وتتراجع خطوات متعددة في التعامل مع الفرصة. أو أن تنتظر فرصة تدوم شهوراً إذ أن العمر الافتراضي للفرص كثيراً ما يكون قصيراً.



### محاكمات القانون

• فرصة + سرعة + جاهزية = نصر

• فرصة + ضعف الخصم = جاهزية + سرعة

القانون التاسع

التداول



## منطق القانون

" وتلك الأيام نداولها بين الناس"<sup>١</sup>

## مفردات القانون

الأيام: واليوم هو الوقت الزمني المعروف، ويقصد به أيضاً الأحداث والواقع كما قيل في معنى أيام العرب أي وقائعهم.

نداولها: جاء في المعجم الوجيز في معنى الكلمة (دال) الدهر مثلاً أي انتقل من حال إلى حال. و(أدال) الشيء أي جعله متداولاً. و(داول) الأمر بينهم أي جعله متداولاً تارة لهؤلاء وتارة لهؤلاء. فالمقصود أن الأحداث والواقع لا تستمر على حال ولا منوال واحد؛ بل هي تارة لهذا الطرف وتارة أخرى للطرف الآخر. فدوم الحال من الحال. فالمتصر اليوم كان مهزوماً بالأمس، وهكذا تمضي الحياة. يوم لك ويوم عليك.

## أهمية القانون

يزرع الاعتقاد بهذا القانون الأمل في قلوب طلاب النهضة. إلا أنه ليس أمل بارد بلا حراك؛ بل أمل يصحبه استعداد للفرص القادمة وعزم على اقتناصها.



## قانون الأمل العائد

يقول عماد الدين خليل: هذا القانون يمكن أن نسميه قانون الأمل العائد، فمع ضياع أي فرصة فلا زالت هناك فرص أخرى قادمة، ومن فاته قطار اليوم سيلحق بالقطار التالي، لذا يجب أن يكون جاهزاً لركوبه وإن فاته واضطر لانتظار القطار الذي يليه، وهكذا.. فإذا كان الأمل مستمراً سواء كان الوضع يبدو يائساً في لحظة تاريخية معينة أم لا، فعلى قادة وطلاب النهضة الأخذ بقانون التداول القائل بأن ذلك الوضع لن يدوم، وأن علينا واجب الاستعداد والتحرك المستمر، بحيث لو أتى القطار في اللحظة التي يقدرها رب العالمين، تكون قادرين على اقتناص الفرصة والصعود وتحقيق المغانم والنصر. وهذا ما يسميه عماد الدين خليل "الاستماع لللحظة التاريخية".

إذن هناك عملٌ قبل وجود الفرصة، وهذا العمل القبلي من الاستعدادات يؤكّد على اليقين بعملية التداول، واليقين بعملية التداول ينفي عملية اليأس التي تصيب الناس من رؤية قوة طاغية كالاتحاد السوفيتي في لحظة معينة، أو كالولايات المتحدة الأمريكية في عصرنا الحاضر، أو كالروماني والفرس في عصر ما.

إذن يعلمنا هذا القانون أن كل وضع يبدو صعباً في لحظة ما فإنه سيصبح هشاً في لحظة أخرى لاحقة، وإن تعطل قوله تعالى: "وتلك الأيام نداولها بين الناس" فهناك عمل قبل وجود الفرصة وهناك عمل لاغتنامها وهناك عمل بعد الفرص وهو ما سنتحدث عنه في القانون الأخير وهو دعائم النهضة.

## القانون العاشر

الداعم السبعة للنهضة



## العمل البعدي

عندما يُمكّن الله للمجتمعات أو الأمم أو الحركات والتيارات، وتحقق أهدافها باستخدام القوانين والسنن التي سبق ذكرها، تجد نفسها أمام تساؤل هام، وهو ما هي احتياجات الدولة؟ فمن الخطأ أن يهمل قادة وطلاب النهضة التفكير في احتياجاتهم بعد التمكين بحجة الانشغل بما هو أهم وهو الوصول للتمكين أصلاً. وهذا التفكير وإن كان في ظاهره منطقياً إلا أن قانون الفرصة يخبرنا أن التمكين قد يحدث بين عشية أو ضحاها، وأن الفرص في أغلب الأحيان لا يمكن التنبؤ بأوقاتها. ويترتب على ذلك أن قادة النهضة قد يجدون أنفسهم في مقاعد التمكين - إن هم أخذوا بقانون الجاهزية - في وقت ما. فكيف سيديرون الدولة؟ وما هي تصوراتهم عنها؟ وغيرها من التساؤلات التي لابد من التفكير فيها ملياً قبل الوصول والتمكين. وهذا هو ما أطلقنا عليه في قانون التداول "العمل البعدي".

وببدايةً تحتاج الدول إلى مجموعة من العناصر أو الدعائم الالزمة لاستنهاض الأمة.

## الدعائم السبعة:

### أولاً: الروم المشبعة بالأمل

إن أول ما تحتاجه أي أمة هو روح جديدة تسري فيها. روح مشبعة بالأمل بإمكانية الفعل التاريخي، وتحقيق النتائج، والتفوق على الأطراف الأخرى. وقد تناولنا هذا الموضوع بالتفصيل في قانون المكنة النفسية.

### ثانياً: الاعتزاز بالذات والتراث المجيد

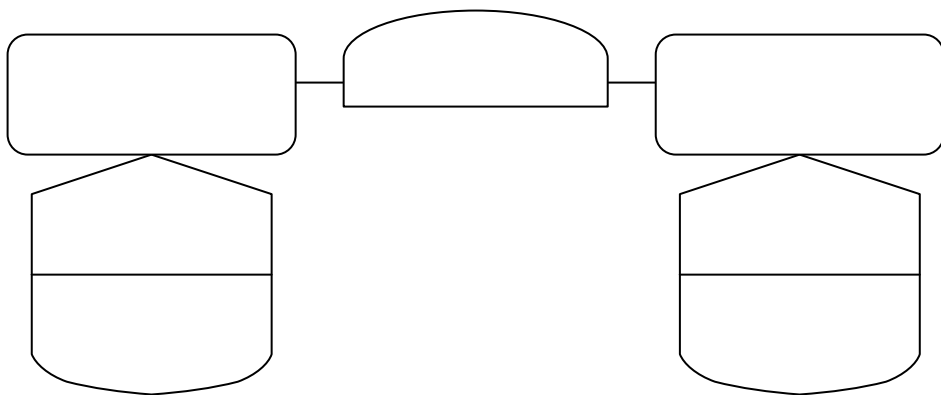
الاعتزاز الشديد بالذات، واليقين بالقدرة على المشاركة الحضارية. وارجع إلى قانون المكنة النفسية لترى كيف تم زرع قضية الاعتزاز بالتراث الخاص لهذه المجتمعات وبمكوناتها وبقدراتها، واستثمار ذلك في سبيل البعث النفسي عند هذه المجتمعات.

إن الأمل والعزّة أداتان كبيرتان تساعدان على بعث حالة نفسية وشعور جديد في هذه المجتمعات. هذا الشعور الضخم بالذات والأمل المفتوح للمستقبل، يجعل العمل الجاد والشاق هيئاً على النفس، لأن الإنسان المدفوع بهذين العنصرين: الاعتزاز الشديد بالذات وعدم الرضى بالهوان، والأمل الكبير بتحقيق الأهداف، يستعدب كل جهد وتعب في سبيل تحقيق ذاته وأهدافه. وبين هذين الحافزين - الأمل والاعتزاز - يصبح استثمار الوقت في الفعل الحضاري استثماراً هائلاً وضخماً. وارجع إلى النماذج المذكورة في قانون المكنة النفسية لترى كيف يتم تحريك الجموع، وتوظيف أوقاتها في الفعل الحضاري المتقدم في ساحة النهضة.

### ثالثاً: العلم الغزير (علم الدنيا والدين)

يحتاج أي مجتمع من المجتمعات إلى منظومة علمية وقيمية. والتفكير في كيفية الحصول على العلم الغزير أمر ضروري لبناء أي مجتمع. والمجتمعات - كما يقول مالك بن نبي - نوع يعيش في طور الطفولة نمثله بالفرد المسلم الذي يذهب إلى ديار الغرب فينبهر بعالم الأشياء. فإذا دخل معرضاً للمنتجات

وُعرض عليه منتج، فإن أعجبه اشتراه، وإذا تم إقناعه بآخر اشتراه، فيستخدمه ثم يرميه ليشتري آخر، كالطفل الذي يلعب بلعبة، فإذا تحول نظره إلى غيرها ألقى التي في يده وأخذ الأخرى. فهو ينتقل بين عالم الأشياء. بينما قد يأتي الطالب الياباني أو الطالب الذي يأتي من منظومة حضارية متقدمة، فإذا عُرض عليه منتج، فتح (دليل المستخدم) Manual لينظر إلى أسرارها، وكيف يمكن نقلها إلى مجتمعه، وهنا تأتي قضية مجتمع الرشد، الذي يبحث عن المعرفة، ولا يبحث عن عالم الأشياء.



إن مجتمعاتنا لا تزال في طور الطفولة العلمية، فهي تبحث عن عالم الأشياء، ولا تبحث عن عالم المعرفة في الأشياء. وعندما تنتقل أمة من الأمم إلى عالم المعرفة، فإن ذلك لا يكون قدرًا ومصادفة، إنما هو جهد جهيد. وعندما تبدأ أمتنا في تحويل عقلية الفرد وفي تحويل المنظومة الصناعية والمنظومة العلمية من منظومة تبحث عن عالم الأشياء، إلى منظومة تبحث عن عالم المعرفة، فهي بذلك تنتقل إلى مرحلة جديدة.

### ثلاثية التكنولوجيا

وهذا يقودنا إلى الحديث عن قضية التكنولوجيا. فعلى تيار النهضة أن يدرك أن التكنولوجيا

ليست هي عالم الأشياء التي نتجت. فالتكنولوجيا الحقيقة مكونة من:

- ١- البحث التي يتم بناءً عليها التصنيع الذي يخرج عالم الأشياء التطبيقية،
- ٢- ومن المصنع أو الأداة التصنيعية التي تقوم بتحويل الأفكار إلى منتجات،
- ٣- ومن الاستخدام الأمثل لعالم الأشياء أو تلك المنتجات.

من هذه المنظومة الثلاثية (البحث والمصنع وحسن الاستخدام) يمكن أن تعرف

التكنولوجيا.

أما المجتمعات التي لا تشارك في البحث العلمي بنصيب، ولا تمتلك هذه الأداة المعرفية، ولا

تمتلك الأداة التصنيعية أو المصنع التي تقوم بتحويل الأفكار إلى منتجات ثم هي لا تحسن استخدامها

فهي ليست مجتمعات تكنولوجية إنما هي أسواق كبيرة.

وفي غياب المفهوم الثلاثي الجوانب للتكنولوجيا يصبح المفهوم العلمي عندنا مختلفاً عن

المفهوم العلمي السائد في المجتمعات التكنولوجية الحقيقة. فيصبح الهدف هو تحصيل الشهادات من

غير تحصيل المعرفة الضرورية.

وهكذا لابد أن تتغير فكرة أي مشروع نهضوي عن العلم والتكنولوجيا. ويجب أن تفكراً أي

حركة نهضوية، وأي حركة استقلال، في الآلية التي يمكن بها الانتقال من عالم الطفولة العلمية إلى عالم

المعرفة والرشاد والنضج العلمي.



## رابعاً: القوة والاستعداد

تحتاج مجتمعاتنا الإسلامية والערבية اليوم إلى القوة والاستعداد في كل الاتجاهات. فمجتمعاتنا تحتاج إلى قوة عسكرية، وهي مسألة يجب التفكير فيها ملياً. فالسماء الإسلامية مستباحة رغم كثافة السكان وإمكانية الحصول على الأسلحة التقليدية. كما أن قوى الردع التي يجب أن تتاح لهذه المجتمعات غير موجودة في مقابل منظومات تمتلك قوة تدميرية شاملة.

إن العمل الشاق الذي يجب أن نفكر فيه هو كيفية امتلاك أدوات تحمي السماء الإسلامية، وقوة ردع تجعل عملية التفاوض مع الأطراف الأخرى ممكنة. وبالتالي ننتقل إلى عالم الإنسانية المتوازنة؛ لا نعتدي فيه على الآخرين؛ ولا يعتدي فيه الآخر علينا. أما حالة الاستضعفاف التي نمر بها، فهي تؤدي إلى معاهدات غير متكافئة، وتؤدي إلى أن يفرض الآخر شروطه على حساب مصالح شعوبنا وأمننا ومنظوماتنا القيمية.

وبالتالي فعلوم الفضاء وما يتعلق بها والعلوم المتعلقة بقوى الردع هي من فروض الأعيان التي تأثر الأمة بتركها، ولا تتحول إلى الكفاية حتى تتحقق الكفاية.

## خامساً: منظومة قيمية صالحة وفاضلة

إن وجود منظومة قيمية صالحة يعد من عناصر القوة، وحركة النهضة يجب أن تفكر في هذه القضايا الثلاث الكبرى قبل القضايا الأيديولوجية:

أولاً: درجة العدل التي يجب أن توفر في هذه المجتمعات للإنسان كإنسان.

ثانياً: حجم الكرامة المتوفرة للإنسان في المجتمعات التي نريد أن نبنيها. فكثير من النشطين والداعين لحركة النهضة الإسلامية يختزنون منظومات غير عادلة للإنسان وكرامته. تخدوهم في ذلك مفاهيم مغلوبة عن التفوق والتميز الذاتي بسبب من الأسباب. ومن العجيب أن يقول شخص ما "إننا نمتلك الدعوة الحق والآخرون على باطل، وبالتالي يجب أن نهيمن عليهم"!! ولمثل صاحب هذه المقوله يقول ومن الذي يعتقد - وهو في منظومة أخرى - أنه على الباطل؟؟؟

إن كل شخص يعتقد أن ما يتبنّاه هو الحق. ولو أراد كل طرف من الأطراف أن يؤسس المجتمع على منظومته التي يراها مع وجود تعددية وأطراف أخرى لا تقبل بمثل هذه المنظومة، لوجدنا عالماً من الاقتتال لا تهدأ له ثائرة. بينما يمكن للإنسان أن يعيش في منظومة يتمتع فيها بالكرامة الإنسانية. وذلك عمل فكري ومنهجي شاق، يجب أن تتبناه المجتمعات الإسلامية؛ ليس بدعوى حقوق الإنسان أو الضغوط الخارجية، ولكن بسبب هذه الحقيقة المنطقية، وهي أنه حتى في المجتمعات الإسلامية فإن هناك فوارق بين الطوائف والمذاهب الإسلامية، فإذا قررنا أن من يختلف معنا في مذهب من المذاهب أو رأي من الآراء هو مواطن من

الدرجة الثانية أو الثالثة لا يحق له كذا وكذا، لنشأت صراعات لا تنتهي، ولقنت قوانين لا يقبل بها العقل الإنساني، أو المنهج الرباني الذي أنزل الميزان والكتاب ليقوم الناس بالقسط.

إننا نحتاج إلى مراجعة المنظومة القيمية، وتحديد معنى المفاهيم المطلقة؛ كالحرية، والعدل، والمساواة. وأن يتم التراضي حول هذه القيم، وإسنادها بالأدلة الشرعية والعقلية والمصلحية، حتى يمكن أن تصبح قانوناً عاماً عند العاملين في مشروع النهضة، وإلا تحطمت كل الجهد بعد أول خطوة من التنفيذ، ولأصبحت العلمانية هي غاية ما يرجوه أي مجتمع من المجتمعات بشكلها القائم، لأنها تشكل خلاصاً للإنسان من هذه المعاناة، بدلاً من استمرار الحروب، والاقتتال حول قضايا الأيديولوجيات التي لا تسمح للآخرين بالعيش في ظلالها. والأمثلة على ذلك كثيرة.

## سادساً: المال والاقتصاد

لا يمكن أن تنهض المجتمعات إلا إذا كان لها نظام اقتصادي صلب، يسمح للإنسان بأن يحقق ذاته وكرامته، وأن لا يقع فريسة للفقر بأي حال من الأحوال. ويجب أن يكون هذا هدفاً اجتماعياً كبيراً. وعميلة الاقتصاد ليست بالبساطة التي يتصورها البعض اليوم، فعملية بناء البنية التحتية في مجتمع من المجتمعات، تحتاج إلى:

- مليارات الوحدات النقدية.
- عقول جبارة تخطط لهذا العمل.
- قدرات تنفيذية قد لا تتاح في المجتمعات الإسلامية في لحظة ما.

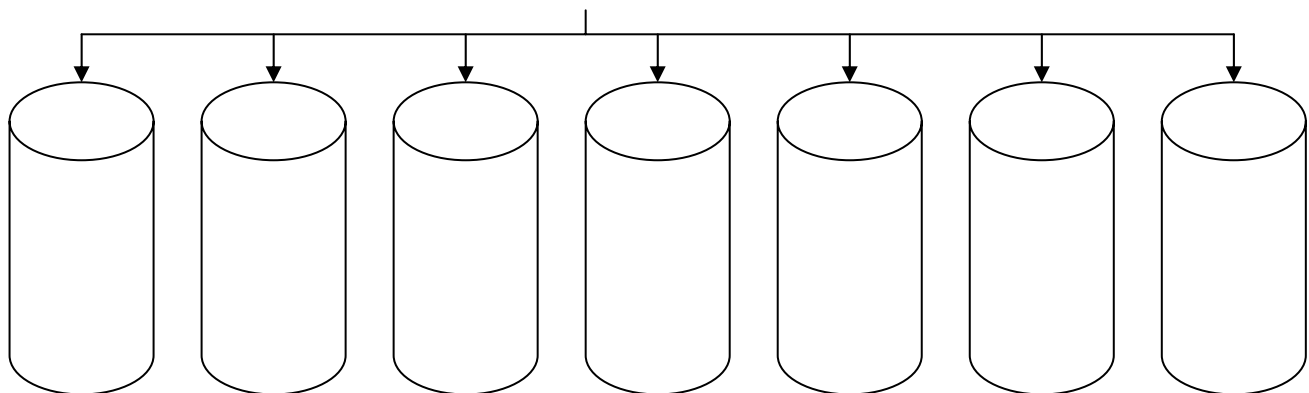
فالتخطيط الاقتصادي لإيجاد نظام اقتصادي جديد في هذه المجتمعات في ظل المعطيات الحالية هو عمل ضخم، وليس بالعمل المهن الذي يخترله البعض في مقوله "اتباع الكتاب والسنّة"، على ما في هذه المقوله العامة من صواب.

## سابعاً: أسس النظم:

يحتاج كل مجتمع إلى نظم. ويفعل البعض القول بأن كل شيء موجود في الكتاب والسنّة، وما علينا إلا تطبيقهما لتص利ح المجتمعات. وذلك قول صحيح، ولكنه عندما ينزل إلى أرض الواقع يحتاج إلى الكثير من العمل والتفكير، خاصة في وجود نصوص قطعية الثبوت ظنية الدلالة، فتتعدد الأفهام وتتبادر الرؤى،

وعندما يصبح المرجح الحقيقى في ظل هذا التباين هو المصلحة الحقيقة من هذه النصوص، وليس مجرد النصوص في حد ذاتها.

فنحن نحتاج إلى منظومة سياسية واجتماعية وتربوية وخلقية. فوجود هذه النظم مجتمعة في مجتمع ما توجّد له القوة التي ترتكز عليها بقية الأمور. وكلما ازدادت صلابة المجتمع في نظمه ازدادت قوته في العلم وفي التصنيع والجيش، وتعززت منظومته القيمية، وتعززت الآمال عنده، وازداد اعتزازه بذاته وبفكرته، وحقق نهضته وتقدمه وتنميته.



الخاتمة



لقد حاولنا في هذا الكتاب أن نسبح في بحر قوانين النهضة، وقد حرصنا من خلال هذه الدراسة وهذا الترحال بين القوانين أن نبين لقادة وطلاب النهضة كيف يتم البحث في القوانين، وكيف يتم التعامل معها بعد اكتشافها، من حيث المعرفة والاستخدام وعدم المصادمة. ومشروع النهضة اليوم - وهو يرفع راية الانطلاقـة العلمية والبعد عن الارتجـال - حري بقادته أن يتعمـلوا هذه القوانين ويبحثـوا عنها، ويستكشـفوهـا، ويعلـمـوها لطلابـةـ النـهـضـةـ، فـسـنـ اللهـ لا تـبـدـلـ، وـلـا تـحـابـيـ أحـدـاـ.

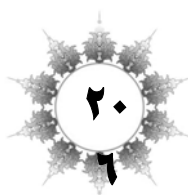
إن القوانين التي تحكم عمليات التحول الاجتماعي كثيرة، ذكرنا نذرًا يسيرًا منها، لنفتح باباً لعله كان مغلقاً، ونونـقـدـ شـعـلـةـ لـعـلـهـ تـضـيـءـ الطـرـيقـ لـلـطـاحـيـنـ نحوـ التـغـيـيرـ، وـعـشـاقـ الـقـمـمـ منـ قـادـةـ وـطـلـابـ النـهـضـةـ.

هـذـاـ وـنـسـأـلـ اللهـ أـنـ يـتـقـبـلـ مـنـاـ هـذـاـ عـمـلـ، وـأـنـ يـنـفـعـ بـهـ قـارـئـهـ وـكـاتـبـهـ، وـأـنـ يـكـوـنـ خـطـوـةـ نحوـ التـمـكـيـنـ فيـ هـذـاـ الطـرـيقـ المـمـتـدـ، وـالـنـيـ تـبـدـوـ فـيـهـ الأـشـوـاكـ كـثـيـرـةـ، إـلاـ أـنـهـ مـعـبـدـ لـمـنـ تـسـلـحـ بـالـعـلـمـ وـتـوـكـلـ علىـ اللهـ، وـهـامـ بـجـنـةـ عـرـضـهـاـ السـمـاـوـاتـ وـالـأـرـضـ أـعـدـتـ لـلـمـتـقـيـنـ.

## ثبات المراجع

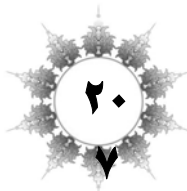
### أولاً: المراجع العربية:

١. السيرة النبوية لابن هشام (٣٦٥/١).
٢. برغوث عبد العزيز بن مبارك، المنهج النبوي والتغيير الحضاري، كتاب الأمة، العدد (٤٣)، السنة الرابعة، رمضان ١٤١٥ هـ.
٣. د. جاسم سلطان، النهضة.. من الصحوة إلى اليقظة.
٤. جون بيري، الذكاء والقيم المعنوية في الحرب، ترجمة: أكرم ديри، الهيثم الأيوبي، بيروت، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، الطبعة الثانية.
٥. مجموعة رسائل الإمام الشهيد حسن البنا.
٦. د.حسن محمد وجيه، مقدمة في علم التفاوض الاجتماعي والسياسي، سلسلة عالم المعرفة.
٧. داني كوكس وجون هوفر، القيادة في الأزمات، نقله إلى العربية بتصرف: هاني خلجة، ريم سرطاوي، بيت الأفكار الدولية، ١٩٩٨م.
٨. د. سليمان الخطيب، فلسفة الحضارة عند مالك بن نبي دراسة إسلامية في ضوء الواقع المعاصر، بيروت، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ١٤١٣هـ / ١٩٩٣م.
٩. صحيح البخاري لأبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري، دمشق، دار الفكر، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ / ١٩٩١م.



## قوانين النهضة

١٠. صحيح سنن ابن ماجة، محمد ناصر الدين الألباني، الرياض، مكتبة التربية العربي لدول الخليج، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
١١. صحيح سنن الترمذى، محمد ناصر الدين الألبانى، الرياض، مكتبة التربية العربي لدول الخليج، الطبعة الأولى ١٤٠٨هـ.
١٢. صحيح مسلم، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت، دار إحياء التراث العربي، الطبعة الثانية الشهيد حسن البنا، القاهرة، دار التوزيع والنشر الإسلامية، الطبعة الأولى ٢٠٠٠م.
١٣. أ.د. عبد الحميد الغزالي، حول أساسيات المشروع الإسلامي لنهاية الأمة قراءة في فكر الإمام الشهيد حسن البنا، القاهرة، دار التوزيع والنشر الإسلامية، الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ/٢٠٠٣م.
١٤. اللواء الركن الطيار عبد الرحمن حسن الشهري، تطور العقائد والاستراتيجيات العسكرية، الرياض، مكتبة العبيكان، الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ/٢٠٠٣م.
١٥. عبد الرحمن حسن حنكبة الميداني، ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة، دمشق، دار القلم.
١٦. د. عبد الكريم زيدان، الوجيز في أصول الفقه، بيروت، مؤسسة الرسالة، الطبعة الثانية ١٤٠٧هـ/١٩٨٧م.
١٧. د. عبد المنعم ثابت، التخطيط الإعلامي والإعلاني لمعالجة قضايا المجتمع وكيفية خطابه الجماهوري.
١٨. المقدم دكتور علي عواد، الدعاية والرأي العام. مضمون ونماذج من الحرب في لبنان والخليج، تجارب دولية، بيروت، الطبعة الأولى.



١٩. د. علي محمد محمد الصلابي، السيرة النبوية عرض وقائع وتحليل أحداث (دروس وعبر)،  
الإمارات الشارقة، مكتبة الصحابة، الطبعة الأولى ١٤٢٢ هـ / ٢٠٠١ م.

٢٠. د. عماد الدين خليل، دراسة في السيرة، بيروت، دار النفائس، الطبعة الثانية عشرة ١٤١٢ هـ / ١٩٩١ م.

٢١. غوستاف لوبيون، سيكولوجية الجماهير، ترجمة وتقديم: هاشم صالح، بيروت، دار الساقى الطبعة  
الثانية ١٩٩٧ م.

٢٢. د. فتحي عبد الرحمن جروان، تعليم التفكير مفاهيم وتطبيقات، العين/ الإمارات، دار الكتاب  
الجامعي، الطبعة الأولى ١٩٩٩ م.

٢٣. د. قاسم بن محمد، الذاكرة التاريخية للأمة، القاهرة، المكتب المصري الحديث، الطبعة الأولى  
٢٠٠٠ م.

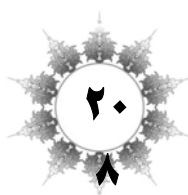
٢٤. مالك بن نبي، شروط النهضة، ترجمة: عبد الصبور شاهين، عمر مساقاوي، دار الفكر، ١٩٧٩ م.

٢٥. مالك بن نبي، القضايا الكبرى، دمشق، دار الفكر، الطبعة الأولى ١٤١٢ هـ / ١٩٩١ م.

٢٦. مالك بن نبي، ميلاد مجتمع شبكة العلاقات الاجتماعية، ترجمة: عبد الصبور شاهين، دمشق، دار  
الفكر، ١٤١٠ هـ / ١٩٨٩ م.

٢٧. د. محمد أديب صالح، ملخص في أصول الحديث، دمشق، المكتب الإسلامي، الطبعة الثانية ١٣٩٣ هـ.

٢٨. الشيخ محمد الخضري بك، نور اليقين في سيرة سيد المرسلين، بيروت، دار إحياء التراث  
العربي.



٢٩. محمد العبد، حركة النفس الزكية، كيف نستفيد من أخطاء الماضي، ط٢، دار الأقمر، الكويت،

١٤٠٦ هـ / ١٩٨٧ م.

٣٠. محمد بن مختار الشنقيطي، الحركة الإسلامية في السودان مدخل إلى فكرها الاستراتيجي والتنظيمي،

لندن، دار الحكمة.

٣١. د. محمد سهيل قطوش، التاريخ الإسلامي الوجيز، بيروت، دار النفائس، الطبعة الأولى ١٤٢٣ هـ /

٢٠٠٢ م.

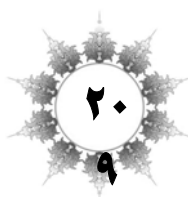
٣٢. محمد رشيد رضا، تفسير المنار، المجلد الأول.

٣٣. د. محمد عبد القادر حاتم، الرأي العام وتأثيره بالإعلام والدعائية، بيروت، مكتبة لبنان.

٣٤. الدكتور محمد منير مرسي، أصول التربية، الناشر: عالم الكتب.

**ثانياً: المراجع الإنجليزية:**

1. Andrew Heywood, Foundations politics, Macmillan press, first edition 1997.
2. A project to be realized: Global liberalism and contemporary Africa, In Millenium 1992.
3. Donald Waters, A practical introduction to management science, Addison-Wesley, second edition.
4. George A. Steiner, Strategic planning, the free press, A division of Macmillan publishing co., Inc, 1979.
5. Kenichi Ohmae, The Mind of the Strategist: The Art of Japanese Business, Paperback, McGraw-Hill Book Company, second edition 1996.



6. Stanley Karnow, Moa and China: A legacy of Turmoil, A Pengium book, third edition.

